# 佛教論叢

第六十三号

平成三十年度净土宗総合学術大会研究紀要

浄

土

宗

次

お念佛からはじまる幸せ…………

基調講演

シンポジウム

宗祖法然上人『立教開宗』 の意義—

お念佛からはじまる幸せ―開宗のこころ・凡入報土 -----パネリスト

法式教師会 総合研究所 柴 佐 田 野 泰 眞 Щ 弘

布教委員会

佐 本

藤 庄

雅 良

彦 文

コーディネーター 教学院 伊 真 宏

#### (研究発表―論文―)

無能上人と「伊呂波和讃」について…………… 選択集』第八章、 枚起請文と初重 総・別の三心について ..... 浄土宗における「機」 の伝承 主 遠 市 朝 青 赤 野 木 Ш 尚 坂 忠 定 聡 知 明 篤 明 昭 敬 宏 史 翔

敦煌秘笈』

所収の

『浄土五會念佛誦經觀行儀巻下』について …………………………………………大

屋

正

順

106 99 93 85 77

114

19

教学院

1

藤

本

淨

彦

| ₹<br>- | 入報土と凡夫変現浄土三界不摂との関係 上 | 『一百四十五箇条問答』の忌み日数について ―『諸社禁忌』と比較して―~ 崎 就 裕 | 廬山寺蔵『選択集』第五章段の末尾における見せ消ちについて春 本 龍 彬 | ―三井家を事例として― | 近世における法然上人信仰 | ―凡夫観を中心に― | 『決定往生集』序論に見る著述の動機服 部 純 啓 | 『三部経大意』に説かれる名号観について長 尾 隆 寛 | 『群疑論』における見仏の構造について長 尾 光 恵 | ―訳者 Karl Bernhard Seidensücker による「前書」等よりの考察― | 黒田眞洞著『大乗仏教大意』及び『仏陀の光』両作の独語訳について鷹 司 誓 榮 | 「名曰極楽」の一考察 山 榮 輝 | 十劫正覚をめぐって | 触香について | 聖光上人の三心説について ―当時の仏教を意識した主張― 嶋 昭 示 | ―諸仏菩薩の項にみられる浄土教に関する説示について― | 『諸仏菩薩釈義』の研究 |
|--------|----------------------|-------------------------------------------|-------------------------------------|-------------|--------------|-----------|--------------------------|----------------------------|---------------------------|-----------------------------------------------|----------------------------------------|------------------|-----------|--------|-----------------------------------|----------------------------|-------------|
|--------|----------------------|-------------------------------------------|-------------------------------------|-------------|--------------|-----------|--------------------------|----------------------------|---------------------------|-----------------------------------------------|----------------------------------------|------------------|-----------|--------|-----------------------------------|----------------------------|-------------|

#### 基調講演

# ―宗祖法然上人『立教開宗』お念佛からはじまる幸せ

の意義

西蓮寺住職・佛教大学名誉教授・浄土宗総合研究所所長 藤木 災

佛教大学の新しい礼拝堂、水谷幸正先生記念館におきまし基調講演という大役をいただきまして、大変恐縮です。

いいたします。とを、心より光栄に思っております。どうぞよろしくお願とを、心より光栄に思っております。どうぞよろしくお願て、ご参加くださっている大勢の方々とともに過ごせるこ

意義―」ですので、この目次のような流れでお話を進めた「お念佛からはじまる幸せ―宗祖法然上人『立教開宗』の既にお手元に資料をお届けしております。総合テーマは、

皆兼与といらこ考えて、事丙よ、去杰上人の争上宗立攻なりましたら、それはお許しいただきたいと思います。ただ、私自身の不注意から誤った表記、誤記が明らかに

いと思います。

申し述べ、それから本論に入っていきたいと思います。開宗の意義ということですが、初めに少し感じるところを皆様方とともに考えたい事柄は、法然上人の浄土宗立教

## はじめに ―課題の所在―

えに、海面上の七分の一が可視的に注目され、そびえ眺望あたかも氷山が七分の六を海中に隠れた土台を持つゆ

できるのと同様に、歴史的かつ現実的な脈絡を貫ぬく浄土

来る浄土宗立教開宗八五〇年にあたって、多種多様な現象宗の教えの伝統的積み重ねを土台として、我われは、迎え

含蓄する。立教開宗の意義。について、教学・法式・布教に共通して通底する「お念佛からはじまる幸せ」の一句を

て話題にしたいと思います。

ちますが、ここでは、教学の思想的な場における課題としという教化の現場において、共通の課題とする必然性を持

1. 「立教開宗」のこと

浄土宗宗門人、すなわち、住職・寺庭・寺族・檀信徒は、

宗祖法然上人が浄土宗立教開宗されてから八五〇年の時の 世紀現代を照らし出して今日に至っています。

一つには、凡夫往生に〝こころ〟を安置すること〈安

専念弥陀名号…」の34文字に全身全霊を託して専修念仏す 法然坊源空が四十三歳で徧依善導一師の依憑により「一心 ることから確信し得た「凡入報土」の真実にあります。 (礎・いしづえ)は、まさに この大地(教義)に、時代と人心、とが波のごとく寄せて、 とは、不変にして普遍な大地(教義)であるということ。 心〉と、念仏を釋(いのち・生命)とする、動態、〈起行)

門人であることが可能な原初

流れの今を生きています。我われが浄土宗または浄土宗宗

ない大地性が、浄土宗の教義・教行であり、宗祖がお念仏 波打ち際を作り上げる。その波打ち際に翻弄されることの

と諭す言葉によっており、象徴的であります。 による「悦びの中の悦び」と教え、「死生ともに患い無し」

二つには、八五〇年にわたって各々の時代の一人一人の

表明、「立教開宗」であられました。宗祖は『観経疏』を すなわち、自ら〝凡夫の浄土に生まる教えを立つる心〟の 口称念仏に〝依って立つ尊い要(かなめ)〈宗〉〟の獲得、

言うところの「凡入報土」の真実は、法然上人ご自身が

教え導くにあたって、ただ念仏することを生命〈縡(こと)〉 読み返し、徧に善導に依って浄土宗を開かれました(捨聖 四十三歳から六十六歳に至るまで、自ら行じ他を 、今を生きる、姿をもたらし続けているということです。 心の襞に入り、「念仏して浄土往生すること」を確信して、

ゆえに、法然上人の末裔である我われには、「凡入報土」 形成するように、多種多様に拡大していく現象を伴います。 も扇が自らの要(かなめ)を基軸にして外へ伸びて周縁を 変化する〝時代と人心〟に向かい合った〝宗祖のこころ〟 を要(かなめ)として応答する働きが教化であり、あたか

「立教開宗」によって意義づけられる二つの特質、

性と多様性は、世俗生活の中で、幸せ、を希求する

「凡夫の浄土に生まれむことを示さむ」という宗祖 - 大地性と多様性 (D) によって、「お念仏からはじまる幸せ」として共通し通底 とその人心、に寄り添うこと、つまり、 時機相応すること

立教開宗」 の意義は、二つの特質を持続しながら二十一 べきことが求められております。

2. 「立教開宗」の歴史的受容諸相

の真実を宗祖法然上人の浄土立教開宗の意義として相続す

として過ごされました。

-2-

入るに此の宗の奥旨を規す。 堪能なる修行やありや」、「往生要集を先達として浄土門に ものにあらず」、「我が心に相応する法門ありや、この身に ″宗、 : ご承知のように、法然上人は、 「戒定慧の三学の器 ①-1. 法然上人自身の求道的課題解決としての 教えを立てて宗を開くということ― "宗"の意味 法然上人の立教開宗の意義―凡入報土の確信 善導の釈之を二辺見るに往生

他人のために之を弘むと欲すといえども、時機叶い難きが 、宗、:また、「自身の出離において已に思い定め畢りぬ。 ① - 2. 同信 同行として他者へ志向する意味での

> 弘通する様態を意味する、宗、ということができます。 語』(昭法全・四三六)では残されています。 教えが世に

さず。故に善導の釈義に依りて浄土宗を興す時、すなわち ころ異なるといえども総じて凡夫の浄土に生まることを許 つる意趣は凡夫往生を示さむが為なり。 ①-3. \*/宗》の二重的意味:さらに、「我、浄土宗を立 ……諸宗談ずると

宗の出来事が有する意義があります。 凡夫報土に生まること顕かなり」と語る法然上人の立教開

久近 て:『勅伝』の第六巻では、「経蔵披覧の度に、取り分き見 念念不捨者 是名正定之業 順彼仏願 故」につい

②開宗の御文「一心専念弥陀名号

行住坐臥

不問時節

聖道門を捨てて浄土門に帰すという主体的転換を意味 道理を確信されました。これ 坐臥に、時節の久近を問わず、念々に捨てざる者、是を正 給うこと三遍、遂に『一心に専ら弥陀の名号を念じ、

すべきの道理を得たり」と、

する゛宗゛です。

難しと思い、第三反度び乱想の凡夫称名の行に依って往生

て、末代の凡夫、弥陀の名号を称せば、彼の仏の願に乗じ て、確かに往生を得べかりけりという理を思い定め給いぬ

定の業と名づく、彼の仏の願に順ずるが故に』の文に至り

これによりて、承安五年の春、生年四十三。立ちどころに 余行を捨てて、一向に念仏に帰し給いにけり。」とありま

す。

選択集』 の最終章では、 四十三歳で「一心専念弥陀名

より此の法は弘まり年々繁昌して……」と『醍醐本一期物

煩いて眠る夢の中に紫雲大いに聳えて日本国に覆い 生身の善導に値い奉る…」とあり、さらに「其の後

年を経た六十六歳の法然上人は、「浄土の教え時機を叩 号……」の34文字に全身全霊を託して念仏実践生活二十余 心境に至り、「往生之業念仏為先」とする念仏往生 て行運に当たり、念仏の行水月を感じて昇降を得たり」の (凡入 陀の弘願に順ず。順彼仏願故の文、神に染み心に留むるの うれば、ただ善導の遺教を信ずるのみに非ず、また厚く弥 の理を憑み、念念不捨の称名を修して決定往生の業因に備 るの後、 我らがごとき無知の身は徧にこの文を仰ぎ専らこ

報土)に〝こころ〟を安置し、「昔し玆の典を披閲して粗

み。」とあります。

これは、六十五歳の法然上人の謦咳に触れて、

教えに直

ぼ素意を識り、立ちどころに余行を捨てて云に念仏に帰す。

其れ自り已来た今日に至るまで自行化他唯だ念仏を縡とす そして、二祖聖光著『徹選択集』の上巻(聖典三:二八 り、法然上人の立教開宗が伝承される現場です。 参した三十六歳の聖光上人が、聴聞した最晩年の記録であ そして、六十六歳撰述の『選択集』第二(聖典三・一〇

とあります。選択本願念仏、称名念仏は「順彼仏願である するものは彼の仏の願に乗じて必ず往生することを得る」 七)では、この34文字の真意は、「順彼仏願故」の根拠と 故」に、阿弥陀仏の本願の力用において衆生凡夫の行とし して「称名念仏はこれ彼の仏の本願の行也。故にこれを称

て言く、

堪能なる修行有やと、万人の智者に求め、一切の学者に訪 ず。この三学の外に我が心に相応する法門有や。この身に

て成り立つのです。

がせん。ここに予が如き者はすでに戒定慧の三学の器に非

· ……悲しきかな、悲しきかな,如何がせん、

如何

を伝えざる以前に、上人、予に向かってつぶさに以て告げ 四-五)には、「小僧某甲、上人の御手より未だこの選択 る」と記されています。

特に「一心専念弥陀名号……」の34文字については、七

に「五、一心専念文三重口伝。七、一心専念文五義引證 祖了譽聖冏撰『五重指南目録』の第二重総別三七箇条の中

疏』に「一心専念弥陀名号 行住坐臥 自からこれを披いてこれを見るに、善導和尚の 歎き歎きて経蔵に入り、悲しみ悲しみて聖教に向かい、手 えどもこれを教ゆる人無く、これを示す倫ら無し。然る間 順彼仏願故」と云える文を見得 不問時節久近 『観経の り敷衍され「故の一字」と相承されていることは、ご存じ 等の箇条があります。浄土宗義要目がすべてこの文に約ま

是名正定之業

### 二:「順彼仏願故」の教え ― 「念仏は是れ本願 0

行なり」に立って―

御文が「順彼仏願故」であること、特に「本願の行」とし 立教開宗の意義として考察することに限定して、開宗の

てとらえられる論点に注目していきたいと思います。 本願の行の成立―光明無量・寿命無量・臨終来迎

で、「念仏は是れ本願の行、諸行は本願に非ず。故に全く 『選択集』第七の「光明は唯だ念仏の行者を摂する篇』

比校に非ずと言う也」とされ、また、『三部経釈』の『観 経』第九真身観で「光明徧照 十方世界 念仏衆生 摂取

不捨」と説示されていることに注目したいと思います。 法然上人は、阿弥陀仏の〝本願のみこころ〟ゆえに凡夫

捨の益〟として念仏往生を説いておられます。 願に関して、´光明の縁と名号の因との和合による摂取不 往生が可能であること、特に阿弥陀仏第十八願念仏往生の

を発して光明名号を以て十方を摂化す」と説かれることに その理由は『往生礼讃』で「弥陀世尊は本と深重の誓願 順彼仏願故」たる阿弥陀仏の本願の行を意味し、

ちこれを聞きたまう」・「身常に仏を礼敬すれば、

仏すなわ

ます。 との間柄 の成り立ち(和合)が指摘されていると理解でき

(光明の力用)と念仏する (名号を称える)

衆生

阿弥陀仏

し、それゆえに〝臨終の時に仏が自ら来迎し、即刻に観音 方世界を久しく利益するため、(第十二願・第十三願)と を広く摂取せしめんがためであり、寿命無量の願は竪に十 光明の力用から言えば、、光明無量の願は横に一切衆生

として、弥陀の本願を光明摂取の力用において捉えます。 菩薩の蓮台に乗って極楽浄土の宝池に至る』(第十九願 念仏往生を弥陀の光明の力用として捉えて現世益と来世益

という観点が提示されています。

、本願のみこころ、としての念仏

導 ち (称名の) 行と (阿弥陀仏の) 光明 との二篇で、善 と第七「光明ただ念仏の行者のみを摂するの篇」、すなわ さらに、『選択集』第二「雑行を捨てて正行に帰す篇 『観経疏』の三縁(親・近・増上)釈文を引用

三・一〇八一九、一三六一八)します。 親縁釈」については、「口常に仏を称すれば、 念仏する者と阿弥陀仏との間柄― 仏すなわ (聖典

ちこれを見たまう」・「心常に仏を念ずれば、すなわちこれ を知りたまう」・「仏を憶念すれば、仏また衆生を憶念した 3 念仏の功徳 —現世 〈現益〉 と来世

〈當益〉

業(身・口・意の働き)が相互に捨てたり離れたりしな

まう」のであり、「彼(阿弥陀仏)と此(念仏衆生)の三

い」という理解であります。

祖聖光上人は、龍樹『大智度論』を援用し、「嬰児の母を される「阿弥陀仏と凡夫念仏者の呼応の間柄の成立」であ それは、南無阿弥陀仏と称える本願の念仏ゆえにもたら 法然上人は、「仏と衆生と親子のごとし」とされ、二

離れざるがごとし」とされ、「近縁釈」とともに現世にお いて味あわれる阿弥陀仏の本願の力用による心の育てと言

ってよかろうかと思います。 そして、「増上縁釈」については、「衆生称念すれば、す

とされています。 者無し」として、臨終と命終そして命終後(来世)に続く ともに自ら来たりて迎接したまう。諸邪業繋、能く礙うる なわち多劫の罪を除く、命終わらんと欲する時、 すなわち、法然上人の念仏は、「弥陀の本願の行」であ 仏聖衆と

であると理解できます。

る故に、平生(親縁・近縁)

と来世(増上縁)を貫くもの

され、念仏による現世無量功徳と命終後の往生が述べられ に無量功徳を得。命終の後に定んで往生することを得」と (浄全四・三五八)で、「称名礼拝相続して不断なれば現世 念仏の功徳について、 善導大師は、 『往生礼讃 初夜

経』と『観経疏』における釈義とを引用されています。 ています。加えて、法然上人は『選択集』第一一で、『観

有人・人中の最勝人)の嘉誉を授かり、 種 結論的に、法然上人は、念仏する者は現世においては五 (人中の好人・人中の妙好人・人中の上上人・人中の稀 観音・勢至両菩薩

ます。 4 こと―選択本願の念仏 浄土宗義 (二祖三代の教判)を要 (かなめ) とする

つまり、心を「所求=浄土・所帰=阿弥陀仏・去行

(かなめ) とするということです。

仏」に安置し、「安心(三心)・起行(五種正行 業〉)・作業(四修)」の実践要目において、「凡夫臨終来迎 企

もう一つ大事なことは、浄土宗義の二祖三代の教判を要 助二 二二念

の念仏を申す」ことが明確に相承されているということで 〈凡入報土〉 に心を安置 〈総別安心〉して、 但信口称 括る本願の念仏は〝求めずして自ずから得られる〈不求自 大地とする教義・教相において、過去・現在・未来を統べ

得〉、現世功徳(利益)をもたらし、「凡夫臨終来迎往生

〈凡入報土〉」が成就されると理解できます。

と、「今時念仏を勧進するに不正の勧め三等あり」として 一人は無病息災富貴延命の為に申せと勧む、是は出離生 例えば、江戸時代後期の『大日比三師講説』によります

す。

死往生成仏の妙法をして流転苦界の縛縄となすなれば、 是

悼さす如し』とは冏師の誠文、爾れば是も亦邪勧なり。又 と勧む、是も亦総別二種の安心に背く。『若し一つも少け ぬれば即ち生ることを得ず』は善導の決判、『繋げる舟に れ最も邪勧なり。又一人は現當両益二世安楽のために申せ

祈れと勧む。たとい念仏にて祈らずとも余法をもても祈る ております。これは、『講説集』上巻(講説大意・八)に 時は総別二種の安心立たず、是もなお邪勧なり」と断定し 此の世の祈りには各々司る法にて

一人は念仏は往生の為、

を安置 る批判であります。 浄土の宗義では、「凡夫臨終来迎往生 〈総別安心〉して但信口称の念仏を申す」という要 〈凡入報土〉に心

(かなめ)を離れず土台とする教行、

この要(かなめ)を

次に、宗祖の

、立教開宗のこころ、の教化とその受容諸

ありまして、念仏を現世利益目的のために説くことに対す

これ三心具足の念仏申す人なり。その三心具足しぬれば必 生の心まことにして我が身を疑う事なくて来迎を待つ人は か臨終か。答えていわく、平生の時なり。そのゆえは、 法然上人は、「問いていわく、摂取の益を蒙る事は平生

なり。」と、『念仏往生要義抄』四 ず極楽に生まるという事は『観経』の説なり。かかるここ まうなり。平生の時に照しはじめて最後まで捨てたまわぬ ろざしある人を阿弥陀仏は八万四千の光明を放ちて照した んごろにお説きになります。宗祖が選択本願念仏(口称念 (聖典四・三二八)でね

三、宗祖の《立教開宗のこころ》の教化とその 受容諸 例 お念佛からはじまる幸せ」とし

て考える

仏)することの相続を説いてやまない理由がここにあると

考えております。

例をもとに、お念佛からはじまる幸せについて考えていき

たいと思います。

これについては、「人、世間愛欲の中に在って、独り生

まず、世俗の凡庸なる者の〝幸せ〟は何であろうかとい

うことです。

趣く、自らこれを當く。代わる者あることなし」というこ じ独り死し独り去り独り来る。行いを當て苦楽の地に至り

とで、「生老病死の苦痛を厭う」ゆえに、「生死・衆悪の本 を抜断すべし。まさに三塗・無量の憂畏・苦痛の道を離る べし」と『無量寿経』巻下(聖典一・二六二-二七七)に

この経文は、、人間が人間として存在する「根茎(ねぐ

せ、を考えさせます。 うに変化しても、人間存在自身が希求する根源的な〝幸

き)」、の問題を深く凝視させ、時代や社会や人心がどのよ

人心〟に寄り添って発した宗祖法然上人の〝ことば〟は、 事実、世俗生活の中で〝幸せ〟を希求する〝時代とその

幸せ、を与えているわけです。 時(間)・空(間)を超えて、自らの存在の根茎に関わる

法然上人の対機説法―世俗生活の中で 〝幸せ〟を希

求する 、時代とその人心、に寄り添うこと―

①生老病死 (四苦)の昇華:幸せ

受け遇い難き仏法に遇えり。無常念々にいたり、老少きわ づくこと誰か覚えん。もっとも急ぐべし、励むべし。」と めて不定なり。病い来たらんことかねて知らず、生死の近 人として生まれたことについては、「受けがたき人身を

つまり、生(うまれたこと・誕生)について既に知らな

(念仏往生義『拾遺和語灯録』巻下)。

い、老・病は定まらない、死については未だ知らない者

(凡夫) が、「受けがたき人身を受け遇い難き仏法に遇え

を志す、これひとえに宿善のしからしむる也。ただ今生の 視させておられます。 次に、老ること(加齢)については、「仏をたのみ往生

生老病死する人間が凡夫であるという、存在の根茎、を凝

た」のであるから、「もっとも急ぐべし、励むべし」と、

べし。かようの事を、折に従い事に依りて思うべし」(十 励みにあらず、往生すべき期の至れるなりと頼もしく喜ぶ

二箇条問答『元亨版和語灯録』巻四)と。

くこと、頼もしく喜びたいという思いを折々に抱きなさい つまり、 加齢 〈老い〉は自らの齢(よわい)が熟してい

とされています。

誰かは一人として病み死ぬる人あらん。……念仏を信じるとなり。祈るによりて、病も止み命も延ぶることあれば、は、いかなる諸々の仏神に祈るとも、それによるまじきこ

また、病むこと(疾病)については、「受くべからん病

これよりも重くこそ受くべきに、仏の御力にてこれ程も受人は、例えいかなる病を受くれども、皆なこれ宿業なり、

くるなり、とこそは申すことなれ。」(浄土宗略抄『元亨版

つまり、祈りで病気が治ったり延命するなら死ぬ人は居和語灯録』巻二)と。

ということです。 らず、仏のお陰でこれぐらいで済みましたと納得できます

参り会いまいらせ候わんことは、疑いなく覚え候。」(正如せ候事になる、定め無さにて候えども、ついに一仏浄土にに先立たせおわしますにても、また思わずに先立ちまいら、それから、死すこと(命終)については、「このたび真

こだが。つまり、お浄土に参り再びお会いいたしましょうという

房へつかわす御文『元亨版和語灯録』巻四)と。

さらに、´生老病死゛の受容については、「弥陀の本願をとです。

諸々の煩悩をなす悪鬼悪神の便りを払い除きたまいて、現囲繞して、行住坐臥、昼夜を嫌わず影のごとくに添いて、めたてまつりて十方の諸菩薩、観音勢至無数の菩薩の人を深く信じて、念仏して往生を願う人をば、弥陀仏よりはじ

界へ迎え給う也。」(浄土宗略抄『元亨版和語灯録』巻二)世には横さまなる煩いなく安穏にして、命終の時は極楽世

کی

つまり、人に生まれてきた者は、人生を生老病死

ご与司のようこ、「受力維き人身を受けて、曹ハ維き本2.人として生まれたことの尊厳の感受しましょうということです。

願に遭いて、発し難き道心を発して、離れ難き輪廻の里をご存知のように、「受け難き人身を受けて、遭い難き本

じと思うべし。罪人なを生まる、況んや善人おや」と「一

なり。罪は十悪五逆の者も生まると信じて、少罪をも犯さ離れて、生まれ難き浄土に往生せんこと、悦びの中の悦び

紙小消息」にあります。

念仏申すことによって、凡夫のままで阿弥陀仏の本願の光て成就される。この悦びは、まさしく煩悩に塗れた凡夫が人として生まれ出たことの本当の悦びは浄土往生によっ

明に照らされ摂取されていくということであり、 らぐ極罪悪人すら、念仏申すことによって浄土に生まれる おける煩悩に揺らぐ心がもたらす悦びではない。煩悩に揺 此の世に 傾け、寄り添って念仏を勧め応答される様子に注目すべき 流しけり」とあり、生計を満たすための生業 って人の道を歩まざるを得ない切実な苦悩の訴えにも耳を

(仕事) によ

悦びを獲得するのであるから、少しの罪悪も犯すべきでは です。 宗祖のご流罪の途上での記事は史料的観点からの諸説が

認めたいと思います。 ありますが、それ以上に貴重な意味ある記録であることを

四 **〃立教開宗のこころ〟の普遍的具現** 

法然上人における〝立教開宗のこころ〞は、ご自身の心

しな

— 10 —

せよ」(禅勝房に示されける御詞『昭法全』六九六) に凝 ずろう事ぞなきと心得て、ねんごろに念仏して畢命を期と

ば往生うたがわず。とてもかくても、此の身にはおもいわ 境であろうと推測される「いけらば念仏の功つもり、

縮されていくと考えられます。

間は念仏を称えて(現世に)その功徳が積もり、命尽きた りますが、「禅勝房に示されける御詞」では、「生きている この解釈については、いろいろなところで論ぜられてお

『(今を生きている) 此の身には、(あれこれと) 思い悩む 時には浄土へ往生することを疑わない。いずれにしても

あります。 活の中で、幸せ、を希求する多くの人びとに教えを説き明 を獲得することが人と生まれた真実の甲斐であり、「存在 て浄土に往生すること疑いあるまじき」との化導によって、 悩の身の上を訴える遊女への言葉掛けが『勅伝』三四巻に の罪業深き身、如何にしてか後の世助かり候べき」と、苦 自らを「如何なる罪ありてか、かかる身となり侍らん。こ という、高砂の浜での老漁師夫婦の懇願に対して、また、 るなるに、如何してこれを免れ侍るべき。 の根茎における幸せ、であるということだと思います。 ない。阿弥陀仏の本願の念仏を申して「悦びの中の悦び」 かしておられます。 「二人共に涙に咽びつつ悦びけり」、また「遊女随喜の涙を 法然上人の「南無阿弥陀仏と称えれば、 また、流罪の途上で法然上人は、仏教とは無縁な日常生 物の命を殺す者は、地獄に墜ちて苦しみ堪えがたく侍 仏の悲願に乗じ 助けさせ給え」

ことなどはないのだ』と心得、一途にお念仏を称えて臨終 をお待ちなさい」とされています。 十重禁戒〉)〈戒脈〉 ています。 の相承体得を必須ととして今日に至っ

がためなり」と表明して、選択本願念仏(口称念仏するこ ここに、「我、浄土宗を立っる意趣は凡夫往生を示さむ

実践的極意があると思われます。それゆえにいかなる時代 と)の教義的理路を構築した法然上人自身の〝生き方〟の る縁を機(はずみ)として周縁を形成し、人びとの心の襞 のない教えの真実が、扇の要(かなめ)となり広がり深ま に入り込み、多様な内容で〝存在の根茎における幸せ〟を の人心の波が打ち寄せようとも、大地のごとく揺るぐこと

Ŧi. 、立教開宗のこころ、の受容諸例 もたらしてきたと理解することができます。

″を相続・相承してきた歴史を刻み、その受容様相を多様 法然上人を宗祖と仰ぐ人びとは、´立教開宗のこころ

な形でたどることができます。

〝宗〟が形成され。浄土宗僧侶は「凡入報土」の伝統宗義 四二〇)による伝法制度の提示が確立し、宗団としての 〈宗脈〉と「仏教の大地たる戒」(十二門戒儀〈三聚淨戒・ 室町時代中期には、浄土宗七祖聖冏上人(一三四一~一

> 体制が大きく変革しました。 れ、加えて明治維新による政治・経済・文化・宗教などの 道に乗りますが、その安定した状況が種々に反省・自覚さ 江戸時代には、関東十八檀林において宗侶教育養成が軌

然上人の立教開宗のこころ、の時機相応的な受容諸相につ そこで、そういう自覚・反省と変革の時期における、法

いて、点描的に管見してみたいと思います。

仏からはじまる幸せ」を含蓄していると考えられます。い 時機相応的な受容相は、「仏教の大地たる戒」(十二門戒儀 〈三聚浄戒・十重禁戒〉)の実践において、具体的に「お念 特に近現代における〝法然上人の立教開宗のこころ〟の

-11-

四-一八一五)・法州(一七六五-一八三九)・法道 江戸時代末期の受容例―大日比三師〈法岸(一七四 向を濃くしていくと言えるのではないかと思います。

わゆる「五重相伝」と「授戒会」を両輪とする教化への傾

(一八○四-一八六三)⟩ のこと—

めとして、寺院や僧侶の反省自覚を喚起すべく、 江戸時代に入って称念(一五三二-一五五五) 宗祖法然 上人を始

なりました。後世の浄土宗教義・伝法・教化に影響を及ぼ 上人の念仏に立ち返ろうとする活動 (捨世派) が、 顕著に 信者への消息、 の者への消息、 ある婦人の不幸を誠められる消息、

また捨世派の関通上人に帰依して強い影響を受けました。 相承し伝統的な宗義を体得し、日課念仏三万遍を誓約し、 したと思われるのが、この大日比三師と呼ばれる方々です。 法岸上人は、増上寺で修学し、檀林大巌寺で宗戒両脈を ることを語り説いておられます。

地元の漁民などに念仏信仰を種まき民衆教化に遭進し、特 三十九歳で山口県の日本海沿岸の大日比西円寺住職として、

に子供への念仏教化を続けられました。 法州上人は、西岸寺で法岸の弟子となり、 日課念仏三万

け、仏定・隆円などの伝統宗義伝承者に師事しました。四 十七歳で師籍西円寺住職に就き、 遍を誓い、後に檀林増上寺・幡随院で修学し宗戒両脈を受 師僧法岸と同様に地域漁

相承し、二十一歳で師籍西円寺住職として日課念仏四万遍 民への念仏教化に挺身されました。 法道上人は、法州の下で修学し檀林増上寺で宗戒両脈を

を修し、伝法勧誠講説を多く残しています。 師法州の布教風儀を継承して、 村人・漁民の実生活に入り 老師法岸・先

大日比三師の「法語並びに消息」には、 弟子への消息、

込む念仏教化をされました。

信などに至るまで、そのすべてが念仏に基礎づけられてい 添い入り込み、礼節・仏事・結婚・妊娠・出産・農事・ く残されています。三師は、、村人・漁民の実生活に寄り 子息の訃音を聞いて心がけを消息等々が多 迷

臥病中

集』上巻(講説大意・八)にあるように、念仏の現世利益 特に注目すべきは、二-4.で指摘したように、『講説

土佐流罪を「辺鄙に赴きて、田夫野人を勧めん事、年来の の浄土の教行を確立された以後の七五歳の宗祖法然上人が、 的受領を批判している三師が、あたかも「選択本願念仏」

本意なり」と語られたように、まさに「お念仏からはじま る幸せ」を縁ある人々に寄り添って教化しておられたとい

う点です。

辨榮 (一八五九 - 一九二〇) と椎尾辨匡 (一八七六 明治以後の日本の近代化路線における受容例

山崎

くされたのは、江戸幕府末から明治維新を経て以後の ご承知のように、日本の宗教・文化が一大転換を余儀な 1 一九七一) のこと― Á.

八年間のことで、神仏分離から廃仏毀釈運動、そして太政

— 12 —

教をめぐって急激な変化が起こりました。 論の風潮・仏教復興運動などにより、 官令による僧侶の肉食妻帯や平服着用許可、 社会文化とりわけ仏 加えて排耶蘇

その変化は、仏教は諸宗教の中の一つであること、多種

と、人間の営みが決定的に〝生きること〞へと収れんして 多様な生活価値観が井堰を切ったかのように押し寄せたこ いくこと、、現世的な生への関心、が顕著になり、人間の ″存在の根茎′ に関わる問題意識が惹起されるようになり

過できません。その特徴は、 たのか。この傾向は二十一世紀現代へと波動するゆえに看 すなわち立教開宗の意義が課題化され宣揚されてい 山崎辨榮と椎尾辨匡そして一 0

そういう時代趨勢の中で、

いかにして宗祖法然上人の教

ほぼ同時代の日本宗教界の変革を経験した、山崎辨榮上人 えられます。ここでは、近現代の浄土宗信仰運動として、 の授手印をイメージする、おてつぎ運動、につながると考 九六六年から展開している総本山主宰の浄土宗伝統として

と椎尾辨匡上人を話題とします。 称を省略します。 以下の呼称においては尊

①山崎辨榮と椎尾辨匡

長や衆議院議員

(三選)・大本山法主などに就任されてい

以来の浄土宗が特色とする伝統的な檀林教育の流れの中で 祭は、『大蔵経』熟読に励み、二十四歳で檀林東漸寺大谷 大康上人のもとで、浄土宗の伝宗伝戒を相承し、 一八五九(安政六)年、千葉鷲野谷の農家に生まれ 江戸時代 た辨

生涯を教化伝道に捧げられました。

大正五年に、知恩院での教学高等講習会・夏安居で「宗

た。そして、浄土宗は、大正六年に「教令第十二号」で、 祖の皮髄」と題して、宗祖の道詠に着目して講義されまし

寺院に生まれた辨匡は、十二歳で浄土宗寺院で得度し、 布教使の誘導に努める者の一人に辨榮を任命しました。 地方の教勢を審察し振興の方法を攻究し地方布教を奨励し 一方、辨榮より一七年後に、名古屋市の浄土真宗高田派

大学院で仏教学・梵巴原典学を姉崎正治の指導で修得した 土宗高等学院、旧制第一高等学校から東京帝国大学そして

知的エリートです。

者としての辨匡は、 檀林の伝統的仏教学修の場合とは多少異なります。 成や近代発達価 近代知識の最高学府で学修した経歴からいうと、 値観の中で捉える姿勢を持ち、大正大学学 仏教の特色を、縁起、に置き、 仏教学 江 戸期

辨榮と辨匡の宗祖法然観

清き吉水の流れを汲むことを得たる。われらは宗祖の聖き を備えたまえる大偉人の末喬として、聖き血脈を相承し、 会版・平成二年)と新鮮な切り口で法然上人を捉えます。 い得らるるか」(『宗祖の皮髄』(浄土宗選書16、光明修養 いかに安心を立て、いかに起行して、かかる霊的人格に倣 人格の内容実質はいかなる要素をもって形成なされしか。 霊的人格を欣慕して止まず。ついては、宗祖の霊的 「われら何の幸いにか、 宗祖のごとき霊的人格

当時としては新鮮なアピールでした。

す るが、それは法然上人が強調してやまない、口称念仏の優 めずして自ずから得られる)の境地(三昧発得)を獲得す に徹して「念仏を先とする」体験がもたらす不求自得 態勢から「自行化他ただ念仏を縡(こと)とす」る生き方 の世につなぐ思いの珠ごとになむあみだ仏とくりかへしい そして、法然上人の念仏の真実を全人格的に受け入れる (他の行より優れ勝っていること) 《の体得と言えま .崎辨榮『人生の帰趣』〈岩波文庫・二〇一八〉)。「後 家

> キる道が大いに開かれたことを意味する。……イキるとこ 仏法の信仰宗教としての開顕であって、 辨匡は、「法然上人の開宗は真の宗教人生の開通であり、 真にイキ、 共にイ

辨匡選集5・山喜房・昭和47年〉)と捉えます。

く開いたのである。」(『日本浄土教の中核』12、45

〈椎尾

ろには一切皆イキる。それを念仏に発見し浄土門として広

語り、「極楽は今世の真生が趣入すべき真生の世界であっ かなるところか」と提起し、凡入報土・指方立相について 揚講演において、「未来に成就せらるべき往生極楽とはい 死か生か―活ける浄土教―」と題する法然上人開宗精神宣 また、大正一三年立教開宗八○○年には、「開かるるは

ます。 て、決して死せる雛壇ではない。かくのごとき極楽浄土と 打ち込むいのち、永遠(とわ)の御いのち」と詠われてい 白となる。」と論じる。「ときは今、ところ足元そのことに、 土に往生することを明かさんためなりとせらるる本意も明 念仏生活とが明白になれば、わが浄土宗を立つるは凡夫報

七三ページ折本『如来光明礼拝儀』を二〇万部も刊行し、 まず一つは、 ③辨榮と辨匡が求めたもの・私見 辨榮は、 五八歳 (一九一六、 大正五年)で、

と詠っておられます。

— 14 —

るなど、浄土宗内で注目される布教師であり、「口称念仏 六月には知恩院教学高等講習会で『宗祖の皮髄』 こそが如来の光明摂化の光明の生活である」ことを説き を講義す ひの便り』上中下に記載され読み取ることができます。

いたであろう時期に、「人間の宗教」「社会の宗教」「共生 また、辨匡は、辨榮の教化活動について多く情報を得て 一人一人の幸せ、を導き続けられました。

二二(大正一一)年、 講壇」などの講述活動にありました。辨榮滅後二年の一九 を取り入れた共生結集を鎌倉で開き、共生会運動を進めま 四十六歳で、緊急的生活訓練と体操

活する人々の幸せ、がもたらされるということです。 いなければならない」、業務念仏によってこそ〝社会に生

評価されると思われます。

す。その眼目は「南無阿弥陀仏ということは業務を貫いて

林教育の伝統を体得し、近代的教育の場には縁がありませ 辨榮は、檀林東漸寺大谷大康上人のもとで、江戸期の壇 二つ目は、辨榮と辨匡の宗教的資質と機縁についてです。 布教教化の現場で関東・中部・九州地域の田舎人の

の山本空外編 足跡が残っています。このことについては、光明修養会刊 ツと接する念仏者であり、各地の浄土宗寺院にその教化の **^生きる意味とその問題解決。のために、心の襞にトツト** 『辨榮上人書簡集』 (昭和四四年)や『おじ

向を発揮しました。

つまり、

辨榮の光明主義が直接に関与・話題としなかっ

に基づく社会活動としての念仏を斬新に説かれています。 の文化人に、啓蒙的発想に立つ社会的観点から、 醸成していきます。学究・教育の現場でエリート 学・宗教学・仏教学を近代知の技法で体得し、問題意識を 一方、辨匡は、近代教育のメッカである帝国大学で、哲 縁起の法 的雰囲気

年)に出ています。 このことは、先ほどの『椎尾耕匡選集』全十巻(昭和四七

呼応して、´幸せ、への志向に応答しえたゆえに注目され、 びとの、価値観・人間観・宗教観・文化観などに積極的に 辨榮と辨匡の活動は、 明治以後の近現代社会を生きる人

三昧」を中心軸にして、光明の生活、の実現へと方向づけ 化の近代的運動の二途であり、辨榮の念仏が「個人の念仏 一方で、辨匡の念仏は「共同の大生命による共同の生活」 辨榮の光明主義と辨匡の共生主義とは、浄土宗教学・教

として「業務念仏」を中心軸として、社会的生活、へと方 三つ目は、教化としての観点についてです。

、社会、という近代のモチーフが、辨匡にはあります。 実する具体的視座が、「二十一世紀浄土宗劈頭宣言」

が含

た

一方において、

辨榮が強調する個人の念仏体験 (三昧発 蓄するものであると考えております。

得) には、辨匡は直接的に触れません。

床する教化の視点というよりは、むしろ、時代人心への呼 注目すべきは、この両者の教化は、教義を大地として着

たらしていたと捉えることができると思います。 土宗信仰の立場との〝信仰の問題としての緊張関係〟をも 応を重視する教化であるとみなされるゆえに、伝統的な浄

例えば、 昭和五年一月に芝・妙定院において、 桑門

月・矢吹・岩井・金田 ・椎尾・藤本・笹本・熊野 土 · 望

屋の

を論じ合ったということが、『教学週報』第一六二号や さるべき布教要義研究会」が、 一宗碩学明匠が集って宗門の信仰会議として宗史上特筆 三日間開かれて、 所信意見

浄土教報』第一八三八号に記載されています。

かい 社会における人間の問題が多様化する。個人と社会に 開宗のこころ〟を生まれ故郷とする辨榮の「光明主義」と 辨匡の「共生主義」が提起した念仏信仰実践は、特に現代 右のような日本近現代において、宗祖法然上人の 合い応答する実践を提示しました。実は、そこからさ ″立教

に向

らに加速度的に現代社会が惹起する課題に向かって進展充

おわりに ―浄土宗立教開宗の今日的意義

ます。 りますが、次のように三つの項目でまとめさせていただき で、まとめにならないかもしれませんし、主観的な面もあ それでは、「浄土宗立教開宗の今日的意義」ということ

①教義と教化の接点の構築 本講義では、「立教開宗」の意義が「お念仏からはじま

仏功徳(利益)としての、現益と當益、とを取り上げまし ることを基軸として、、仏―凡の間柄としての三縁、 ある凡入報土の教義が「念仏は本願の行なり」に於いて在 . と念

た。それは、教義に基づく教化への志向であり、不可逆で

提示できることでもあると考えます。 あり、現代社会で手垢に塗れた、幸せ、について、正しく

て信じられている文化現象である」と、 意味と人間の問題の究極的な解決に関わる、と人々によっ これに関して、「宗教とは人間が生きることの究極的な 一九六一年に大明

る幸せ」として捉えられることを、浄土宗の教行の真実で

人間 堂から出版の岸本英夫著『宗教学』に述べられています。 !の諸活動がもたらす問題は、生老病死と貪・瞋・痴の \*幸せ、の体験であるということで共通しております。

られていくこと、つまり、往生浄土を開き示した〝凡入報 の教えが教化される実践こそが、二十一世紀現代にお

仏)によって、究極的な意味と解決へと間違いなく迎えと を生きる人間(凡夫)が、阿弥陀仏の慈悲の願い(本願念 煩悩が湧き起こす相対的現実そのものであり、相対的現実

えております。

いて必要であり課題となると考えております。

②法然上人の問答や法語に見る実践行状と大日比三師

教行を、 それらは、主体的絶対態度で相承された大地たる教義 時代人心に吸収されるべく噛み砕き差し出 山崎辨榮・椎尾辨匡の教化姿勢

平々凡々と変転する相対的生活者に向い合って、、何を 生・阿弥陀仏・口称念仏』へと導き、究極的に意味づけ価 〈求め・帰依し・行う〉か〟 についての覚醒を、、浄土往

多様であり、 値づけたという教化です。 て教行を噛み砕き、差し出す導きの方法は同じではなく、 つまり、 価値づけへと念仏によってもたらされることは 向かい合った相対的現実 相対的であるがゆえに、不安な人心が究極的 (時代人心)に呼応し

> る人心〟に向かい合う基本的な方法として、改めて一つ一 したがって、それらの教化実践は、、大地に波打ち寄せ

つを教化実践課題として検討するに値するものであると考

化・変容する日本の社会・経済・文化・宗教などの諸現実 根無し草的に拡散し、人心を煽る文化に漂うが如く、 ③二十一世紀劈頭宣言の具現化

すなわち、人間生存の主体的自覚への契機を避けて、加

のが、「二十一世紀劈頭宣言」であると言えます。

の中で、、凡入報土、の教行的大地性を啓蒙的に提示した

速度的に相対化世界の様相を呈していく現代社会の諸状況

おいても、南無阿弥陀仏の念仏を『存在の根茎』とする 救い(往生)の主人公である仏教、として、 に向かい合って、、凡夫であること(愚者の自覚)こそが 「愚者の自覚(凡夫であること)」をしっかりと基軸に置い 何時・何処に

て、個人(凡夫)の初源集合体である「家庭」から、人と れの波及は、 な社会が周縁として構成する「世界」へと波及し、それぞ 人との間柄から多様に構成される「社会」へ、そして多様 日常生活経験の多様さの中で現出しますが、

— 17 —

者の自覚(凡夫であること)、」を離れないことにおいて、その対応が「南無阿弥陀仏の念仏を存在の根茎とする、愚

積極的な意味を発揮すると考えております。

得ようかと思われます。
「念仏の現益と當益、が受領される多様性と周縁性と言いに陥ることなく、今日的人心に噛み合う事態として言えば、ことを強調していると思われます。そして、概念的固定化ことを強調していると思われます。そして、概念的固定化のまり、言うところの波及は、実は、「凡入報土」の成つまり、言うところの波及は、実は、「凡入報土」の成

最後に強調したいことは、我われ浄土宗僧侶は、自ら 最後に強調したいことは、我われ浄土宗僧侶は、自ら る次第です。

ご清聴まことにありがとうございました。(拍手)

#### シンポジウム

# お念佛からはじまる幸せ―開宗のこころ・凡入報土―

パネリスト

本庄

良文

布教委員会 佐藤 雅彦

法式教師会 総合研究所 柴田 佐野 眞弘 泰山

教学院 伊藤

それでは、これより進行を伊藤真宏先生にお願い

コーディネーター

ます。(拍手)

ます。

先生方をご紹介いたします。

初めに、パネリストの先生方並びにコーディネーターの

めさせていただきます。

しあわせ―開宗のこころ・凡入報土―」と題する討議を始

ただいまよりシンポジウム「お念佛からはじまる

教学院より、本庄良文先生でございます。(拍手)

総合研究所より、 法式教師会より、 布教委員会より、佐藤雅彦先生でございます。(拍手) 佐野眞弘先生でございます。 柴田泰山先生でございます。 (拍手) (拍手)

コーディネーターは、教学院より伊藤真宏先生でござい

ます。

教大学の伊藤でございます。どうぞよろしくお願いいたし 本日、ご紹介いただきました進行をさせていただきます佛 の研修会にお集まりいただきましてありがとうございます。 れ日本全国で災害が起きている中でございますが、浄土宗 伊藤 皆様、お忙しい中、あるいは気候が不調、それぞ

、たし

基調講演で藤本先生から大変すばらしいご提言をいただ

るパネラーの先生方が皆様方に有意義なお時間を提供して きました。あれを伺いますと、実は、我々もすることがな のかということを懸念いたしておりますが、ここにおられ いなと少し思っておりまして、皆様の有意義な時間になる

す。 くださると思いますので、ご期待をいただければと思いま

てでございますが、それはそうだと理解をしているように が不可逆的である」ということで、あべこべではだめだと いう示唆的なご指導を頂戴いたしました。我々、私を含め 藤本先生のお言葉の中に「教義に基づく教化ということ

して反省しなければいけないと受け止めました 幸せというものが念佛往生の中に見出されることであっ

見えますが、常に向き合うべきことだろう。自分のことと

て、自分が念仏によって幸せだという信仰生活をしている ったのではないかと思います。 のか。そういうことを藤本先生は我々に問いかけてくださ

すシンポジウムになればいいかなと思います。 念佛による幸せをタイゲしているのかということを問い直 そういう大地に波打ち寄せる人心に向かい合う我々が、

> らお話を頂戴いたしたいと思いますので、よろしくお願い 幸せということを念佛で得ているのか。それぞれの立場か いたします。

藤本先生のお言葉をお借りいたしますが、根茎に関わる

日、それぞれの先生方からそれぞれの立場でお答えをいた がございますので、質問などを書いていただき、それを明 ○分ずつ、お話を頂戴いたします。本日はお手元に質問表 早速ですが、まず柴田先生から、それぞれの先生方に二

柴田先生、佐藤先生、 佐野先生、本庄先生の順番に、 だけると思います。

それでは、柴田先生、よろしくお願いいたします。

れぞれご意見を頂戴いたしたいと思います。

会のこのような場に上げさせていただくのは、きょうが初 柴田 総合研究所から出させていただきましたが、私が学術大 柴田でございます。よろしくお願い申し上げます。

めてでございますので、よろしくお願い申し上げます。

について、専門の善導教学の立場からご説明させていただ 宗のこころ・凡入報土―」でございますが、まず凡入報土 頂戴したタイトルが「お念佛からはじまるしあわせ―開

という問題を今、我々がどのように解釈しなければならな 続きまして法然上人にとりまして、すなわち立教開宗 れば、 すなわち凡入報土という我が一宗の教えにして、口伝上、

とを教学上から考えさせていただき、引き続きましてお念 佛からはじまる幸せ、往生、幸福、他者論、死者論と進め 現代において立教開宗をどう考えるべきかというこ

まして、結論へと二〇分で進めてまいりますので、どうぞ

よろしくお願い申し上げます。

凡入報土でございます。 土宗の教えの根幹は教義であれ、 来る六年後、浄土宗の開宗八五〇年でございますが、 口伝であれ、その一切は 浄

が善導大師によってたどり着いた教えも凡入報土でござい 大師に求められ、 善導大師の教理学のすべてであり、かつ法然上人が善導 善導大師から導かれ、そして、法然上人

では、この凡入報土とは何か。本日、藤本所長を初め諸

り得ません。

そが是であり、それが常識かもしれませんが、例えば善導 ことでございますが、これは一見すれば、すなわち浄土宗 があり、 先生がご指摘のとおり、「凡夫が報土に往生する」という 浄土宗の中で生まれ育った我々からすればそれこ

教学の上で言いますと、これを中国仏教に還元いたします

対し、

仏教の伝えとは何か、

釈尊の教えとは何か、

凡入報

およそあり得ない事態でございます。

教えであり、善導大師のみ教えであり、法然上人のみ教え まごうことなき真実であり、そして、これこそが我が宗の 宗教の上におきまして、ミラクルの中のミラクルであり、 我が一宗教の秘跡の教えは、まごうことなく全人類の、全

におきますれば菩薩の実践階位上に存在し得ない未来世一 凡夫、すなわち宗教的実践能力が皆無にして、 でございます。

切衆生が、報土すなわち常識的には八地以上の菩薩しか通

-21-

相唯識等々の学問から見ましても、これは教理学的にはあ こと自体が、少なくとも摂論学派、 入ができない極楽世界、仏土、仏国土に往生、行くという ないしは、その他の法

にして宗教的真実であると言い切ったのが善導大師であり、 我々が報土に往生することは、まごうことなき宗教的事実 そこに阿弥陀仏の存在が厳然とあり、

法然上人でございます。 お二人ともが成仏の不可能性に悩み、 成仏

かつ凡夫である の不可能性に

土の本当の我々に対する教えとは何なのかという一点にお し、我々にとりましても、善導教学、また法然上人にとり いて悩み、そして、阿弥陀仏の存在において、答えを見出 例えば、こう問えるのではないでしょうか。つまり、今

御名を称え、我々はその浄土へと往生するわけでございま た弥陀が存在したもうからこそ、浄土があり、我々はその ましても阿弥陀仏が存在するからこそ、本願成就したもう

から浄土を取ったら、何も残らない、ただの「宗」でござ 阿弥陀仏の存在なくして浄土宗はございません。「浄土宗」 私どもにとりまして一切の原理は阿弥陀仏の存在であり、

うか。

そして、法然上人のみ教えでございましょう。 在したもう浄土へと往生する、これこそが善導教学であり、 この凡入報土の教えを一度、仏教思想史に換言してみま

すなわち浄土宗とは、

阿弥陀仏が存在し、

その弥陀が存

において「宗」が立つわけであり、この宗教において私ど もは浄土に往生するわけでございます。 の歴史上において、今までなかった教えであり、この教え しょう。すなわち立教開宗と言うからには、全仏教の思想

何ゆえにこの教えが「宗」として立ち得たのか。

ようか。

私どもは生まれたときから浄土宗でございます。

たのかと問い直しましょう。 つまり、 全仏教思想史の上において、 どういう意味があっ

であれ、いかなる罪を犯したものであれ、その一行におい おいて、一つの行のみにおいて罪悪生死の凡夫であれ、 までの仏教の思想の歴史において、一体、誰が一行のみに

以前に仏教思想史上において誰が言い得たでございましょ ことなく往生できるのであるということを、 てこの輪廻を終わらせ、この生を最後身とし、次はまごう 一体法然上人

であるということを我々は今、どこまで理解しているでし そして、このインパクトにおいて浄土宗は存在しているの パクト、セカンド・インパクトのようなインパクトがあり、 インパクトがあり、衝撃があり、まるでファースト・イン 人のみ教え、そして、立教開宗というものがとてつもない に我々は全仏教思想史上における法然上人の存在、法然上 として開きたもうたのは法然上人だけでございます。

教え

指摘し得たのは我が善導大師のみであり、そして、

ここで、法然上人は何ゆえに浄土宗をお開きたもうたのか 師のみ教えとしてしかなく、浄土宗はございません。では が法然上人がお開きあそばされるまでは、 という一点を問わなければなりません。 浄土宗は善導大 人ご自身がこの教えにおいて救われ、法然上人ご自身がこ

葉で言えば、全仏教思想史の中で五本の指に入るであろう 仏教思想史上において善導教学にしかあり得ず、ならば開 は、この法門においてしかなく、法然上人ご自身が救われ て開きたもうたのが、この浄土宗ではございませんでしょ 天才法然が、その天才さと己の人生の過酷さの一切を以っ くしかないという意味において、法然上人が、いや私の言 んがための教えは浄土宗の教えでしかなく、その教えが全 ましょうが、それ以前に、法然上人ご自身が救われる教え ん答えは未来世一切衆生、全衆生を救わむがためでござい 法然上人は何ゆえに浄土宗をお開きたもうたのか。 むろ

の存在、 来世一 と存在する阿弥陀仏が存在するからであり、その阿弥陀仏 言い換えれば、 切衆生が往生するのであるというこの教えを、 切衆生が救われるための教えであり、そこには厳然 阿弥陀仏の本願力、御名の名号の元におい 浄土宗はなぜ開かれたのか。むろん、 法然上 、て未来 未

世

うか。

おいて、生きる勇気を取り戻され、生きる意味を見出され 意義があり、そして、法然上人ご自身がこの教えのもとに 何のために生まれてきたのか、何ゆえにこの世界に生まれ の教えにおいて、ご自身の生において、まだ生きる意味と

阿弥陀仏に会い、阿弥陀仏の救いに会い、阿弥陀仏の浄土 言葉の中に見出され、すなわちこの世に生まれた理由 てきたのかという問いを、法然上人ご自身が、善導大師 は

息」に説かれる内容であり、 されたことでしょう。 きになっていただいた意味ではございませんでしょうか。 に往生せんがためにこの世に生まれてきたのであると確信 そのことが「一枚起請文」に説かれ、ないし「一紙ご消 法然上人をして浄土宗をお

す。 せを考えますと、救われたのは法然上人ご自身でございま 凡入報土でございましょうが、ここでお念佛から始まる幸 そう考えていただきますと、立教開宗の意味は開宗の心、

往生浄土の教えにおいて、 法然上人こそがお念佛から始まる幸せ、 生きる意味、 生きる意義、 つまり極楽浄土

る価値を見出され、

法然上人こそがお念佛からはじまる幸

もがこのタイトルどおり、まず「法然上人を追体験するの 夫報土」というタイトルが本日上がっておりますが、私ど はございませんでしょうか。 まる幸せを己の人生と思い、その人生を残り歩まれたので せを己が人生と思われ、法然上人こそがこのお念佛から始 つまり、本日は「お念佛から始まる幸せ、開宗の心、凡 たに空遠く、幸い住むと人のいふ。」 れ人と尋ねゆきて、涙さしぐみ、かへりきぬ。やまのあな しょうか。ヘルマン・ヘッセはいかがですか。上田敏訳。 「やまのあなたの空遠く、幸い住むと人のいふ、ああわ

ば、また、我々がなすべき行為、つまり、阿弥陀仏が選択 り、法然上人の信仰世界をまま己のが信仰世界として生き が我が浄土門である」といい、法然上人のみ教えをたまわ ていくことが、我々の正しい生き方であるとするのであれ

においてなすべきが本願称名念佛一行のみであるとお考え 佛の一行こそが、我々にとってまさになすべき行為、当為 したまい、善導大師と元祖様がお説きあそばされた称名念 く、伝法で言えば四句の偈になりましょうし、あるいは いただきますれば、お念佛から始まる幸せはまごうことな

ましょう。幸せと一言で申しましても、例えば何がいいで 何がございましょうか。これが法然上人の人生でございま 「往生浄土見尊体」、これこそが我々にとっての幸せ以外、 ここから幸せとは何かということを考えてまいり

す。

ございましょうか。 聞かせてくださいませ。諸先生の中において幸せはどこに ます。幸せはどこにございます、皆様方の人生において。 あるいは「青い鳥」でございます。このとおりでござい

でございましょう。 上人がそれにおいて見出された幸せは「往生浄土見尊体 己が見出すより以外に幸せはどこにもございません。 いましょうが、それにおきましても己の人生の中において

現代日本において、幸せは何かと問えば、さまざまな幸せ しかして現代生活において、いや二十一世紀において、

論ないし幸福論があることかと思います。 例えば衣食住の充実、 あるいは先般の確か

Ħ

が幸せ調査をやったら、自己意思による意思決定が幸せに

ませんが、幸せというのは己の人生の外にはございません。

己の人生の中において探し出すのは、非常に難しゅうござ

答えは、外にはございませんですね。青い鳥ではござい

非常に大きいウェートを持っているという調査もございま 言い換えますれば、

り、不幸でない状態をもって、我々は日常生活を幸せと言返しであっり、その幸せの後ろ側には不幸というものがあせというものは、娑婆の中の幸せであるとともに、苦と裏にあって、我々が毎日の娑婆世界の中において求めいく幸いずれにしてもこれを現世利益と言えば、生老病死の中いずれにしてもこれを現世利益と言えば、生老病死の中

かもしれません。な、いわゆる娑婆的な、あるいは俗世的な幸せというものな、いわゆる娑婆的な、あるいは俗世的な幸せというものそれは単にこの今が不幸ではないだけであって、日常的

っているのかもしれません。

というものはどこまでも過去が現在を規定し、己れが犯しいし浄土教的な宗教的幸せでございます。その宗教的幸せ法然上人が見出された幸せは、どこまでも宗教的な、な

が私どもにお示したもうた生き方であり、法然上人が我々あれば、往生に向かって生きていく、これこそが法然上人めに、往生を目的として、往生のために生まれてきたのでて生きる苦しみの中の幸せではなく、どこまでも往生のたた罪・咎、その報いが規定する現在を、己が罪の中においた罪・咎、その報いが規定する現在を、己が罪の中におい

に見せていただいた幸せでございませんでしょうか。

幸せを見出さなければならないのかもしれません。
、未来、つまり、「往生之業念佛為先」の言葉のまま、往生が現在を規定し、往生のために生まれてきたのだから、往生が現在を規定し、往生のために生まれてきたのだから、 (本来、つまり、「往生之業念佛為先」の言葉のまま、 (主が現在を規定する生き方ではな言い換えますれば、過去が現在を規定する生き方ではな言い換えますれば、過去が現在を規定する生き方ではな

とともこ、己の人生とともこ、毎日毎日、一歩一歩、畳のそして、その幸せは、日々の信仰とともに、日々の念佛の幸せが新たに始まるでしょう。 土法門に出会い、阿弥陀仏の存在を知り、往生を知った己工法門に出会い、阿弥陀仏の存在を知り、浄土の教えにあり、浄

点目におきましては日常的な幸せがございましょう。そし

— 25 —

その意味におきまして幸せというものを考えますと、一

の有り様というものがあるのではございませんでしょうか。では、すなわち弥陀とともに深まりゆく、進みゆく幸せた。すなわち弥陀とともにあり、弥陀とともに生き、弥人生、すなわち弥陀とともにあり、弥陀とともに生き、弥らという真の深まりとともに、毎日毎日、一歩一歩、畳のとともに、己の人生とともに、毎日毎日、一歩一歩、畳の

同 いうものを求め、往生のために生きる己が人生が幸せであ 時に、 日常的な幸せ、 その向こう側にある宗教的真実、つまり、往生と むろんこれは重要でございましょう。 ع

る。 阿弥陀仏に会い、阿弥陀仏の教えに出会い、念佛を称

往生のために今を生きる己が身が幸せな身であること

を説き続け、自分の人生の上において示し、それを自分の 言葉で表現するのが能化として存在する私どもが、この世

門において我々が能化になった意味ではございませんでし に生を受け、この世において浄土門において出家し、浄土

ようか。

ごうことなく凡入報土であり、 これを考えることにおいて、 その凡入報土の教えの中に お念佛から始まる幸せはま

ているのではございませんでしょうか。

一切を忘れ、法然上人がお開きになったという一点によっ

ば、「仏眼相看」でございましょう。これは おいて、私どもは信仰世界、つまり、 の中で他者に出会い、また死者に出会うことができます。 他者に出会うということは、『往生礼讃』の言葉で言え 南無阿弥陀仏の世界 『観経疏』に

弥陀とともにご先祖様が存在します。その存在は、言い換 ないし普段の法事等々の全て向こうには常に弥陀が存在し、 あるいは死者に出会う。つまり、私どもが行う葬送儀礼、

うものであり、

阿弥陀仏が存在する以上、この全世界に南

全念佛者の真実の幸福を

仏者の個々の祈りの声であり、

がこの娑婆世界の中においていわゆる立ち現れると言って 出会い、この時間の中において極楽に出会い、極楽の時間 おいて、己が弥陀に会い、またご先祖様、つまり、 えれば死者であり、我々は常に名号こと弥陀の名号の中に も過言ではない事態が、声の称名念佛の中で開かれている 死者に

かと思います。 小結に入りましょう。我々はもう一度、「全仏教思想史

上における法然上人の浄土宗立教の開宗の意義」を考え直 は我々自身がこの法然上人の感動、法然上人の興奮、その し、そして、再考察しなければなりません。場合によって

浄土宗はこれからも、そして、未来永劫において全世界念 り、法然上人の全人生、全信仰、それこそが浄土宗であり、 ばなりません。そこにおいて、お念佛から始まる幸せがあ 故」、ここにおいて存在する阿弥陀仏の存在を考えなけれ 開宗の記事を己が人生の上において具現化し、「順彼仏願 もう一度、『四十八巻伝』第六巻のあの法然上人の立教

無阿弥陀仏の教えを広めていくことが我々の責務であり、

責任でございましょう。 そして最後に、「声」でなければならない理由。なぜ法

こそが根源的行為であり、念佛、称名念佛という声におい 我々は初めて自らの意志を表現し、自分の存在を弥陀

します。

然上人が「声」にこだわったのか。声でございます。「声」

す。 して、 に開示し、このワンシラブル、ワンシラブルの中におきま 弥陀はまごうことなくその存在を現存在化いたしま

そが浄土門であり、この声において未来世一切衆生たる 言い換えますれば、「声の念佛」こそが、「声の宗教」こ

ともに生きていくことこそが、お念佛から始まる幸せであ この幸せは常にお念佛において開かれる幸せであると

我々、凡夫ひとりひとりが己が祈りを弥陀に捧げ、

弥陀と

ければ幸甚でございますが、以上、二〇分の時間を終えさ せていただきます。 いうことを申し添えまして、後ほどレジメをご参考いただ

ありがとうございました。(拍手)

伊藤 柴田先生、 ありがとうございます。非常に迫力の

> ある、まごうことなく立教開宗が柴田先生によって行われ いました。 るのではないかというような、大変ありがたいお話でござ

それでは、続きまして、佐藤先生からご意見を頂戴いた

す。皆様方のお手元にはパワーポイントのそれぞれのペー 佐藤 それでは、パワーポイントを使わせていただきま

細々とでございますが、大正大学で教員をさせていただい ジをお配りさせていただきました。 私は東京教区の豊島組浄心寺の住職をしております。

りますが、きょうは、布教委員会の委員としてご推薦をい ただきましてお話をさせていただくことになりました。 現在、東京教区教化団の団長を務めさせていただいてお

方、そして、 宗務宗長の官選による四方、宗議会議員の互選によるお三

地方教化センター委員長推薦の八人、合計

五人をもって布教委員会は組織されました。その中で私は

関する講座の担当をさせていただいております。 ております。大正大学ではターミナルケア論と生命倫理に ご承知のとおり、布教委員会が新たになりました。 現在、

関東教化センターからご推薦をいただきまして、その任に す。幸せになりたい人たちは多くいますが、なりたくない

十件か、毎年お説教に出させていただいております。この 当たっておるわけでございます。 そこで本日の発表の任をいただきました。確かに私も何 という人は余りいないわけです。

としての立場からお話ししたいと思います。 くて、「浄土宗教師は皆、布教師」という、教えの伝え手

の柱でありますが、お説教を行う布教師ということではな シンポジウムでは教学、布教、法式、総合研究所との四つ

ですから、ここでは経典、典籍から少し離れて、今、ご

実際のどんな人間に私たちは伝えていくのか。私たちが関 発表いただきました柴田先生のすばらしい教理・教学が、

わるところの市井の方々について自分の言葉で語ってみた

せって何だろうと考えておりました。誰も皆、その幸せを からはじまる幸せ」と決まって、それ以来、私も改めて幸 いと思っております。 さて、今般の開宗八五〇年に向けてのテーマが「お念仏

余り私たちは立ち止まって考えてこなかったように思いま に言います。そう言えば、幸せが何かということについて 「幸せになりたい」、皆、「幸せになりたいよね」と口々 確かに求めるわけです。

そうすると、幸せは一体どこにあるのか。そこで私が教

伝えるのに、本当に僅かな時間しかないものですから、 す。聖路加国際大学の看護学の学生さんたちに仏教思想を ます。通年で講義に行っているわけではなく、特別講義で えに行っております看護学生の体験をご紹介したいと思い

その学生さんたちがどういうことに興味を持っているか予 ことを知りたいと思う?」と、予めアンケートを行って、 「皆、仏教のどういうことを学びたい?」「仏教のどういう

そして、その年、いただいた看護学生の興味の中に、こ

じめ調べて、講義を行うようにしています。

ういうのがありました

すか。 」 「どういうふうにお祈りをしたら、一 番効き目がありま

ら、どこかからやって来る。もっと言えば、私たちがお参 しゃいましたが、私たち日本人の感性の中に、幸せが外か れますでしょうか。これはまさに、先ほど柴田先生もおっ どうでしょうか。皆さん方だったら、どのように答えら

りをする、お祈りをするということが、幸せを呼び寄せる

ものである。つまり、自身の内心に向かって考え、自分の ないのではなかろうかと思うのです。 内面に向き合う、自己を見つめるという機会がおおよそ少

いるのでしょうか。私は少ないと思います。 幸せを伝統宗教のところに求めていく現代人はたくさん

むしろ、社会的に著名な人などに、何を言ってるのかな、

ます。つまり、書店に平積みになっているような人です。 どういうことを言っているのかなと求める人が多いと思い

幸せは各人によって違うということをこの本では著してい の幸せのことを人に聞くのか」と言っています。つまり、 女は「幸福とは何ぞや」という著書の中で、「なんで自分 例えば佐藤愛子さんは九五歳になられる文筆家ですが、彼

るかと思います。

ただ明日に向かって、目の前の現実を生きるのに精いっぱ なんぞ、考えたこともなかった。そんな暇もなかったし、

同じく彼女は、「私なんぞ、大正生まれは幸福について

きていくのか。自分の与えられたこの環境の中でどうやっ 日を生きるのに必死で与えられた今日をどういうふうに生 いだった。」という書き方をされています。 確かに私たちは振り返ってみると、戦後間もない頃、今

> 思います。 てどうのこうのということは、およそなかったんだろうと て「生きる」のかということに懸命であって、幸せを求め

は、便利であること、豊かであることは当たり前なんだ、 現代に生きる人たち、私たちが教化の対象とする人たち さて、皆さん方は今日までいかがでしたでしょうか。

ないのか」。「かえって幸せを感じづらい時代に私たちは生 もないし、幸せを感じづらい時代になってしまったのでは の中から聞かれることの中に、「便利になった分、達成感 という時代に生きています。そこでしばしば年長者の言葉

きているのではないか」と耳にします。 ご承知のとおり、仏陀はこの世の中は 「苦しみの世界」、

きている甲斐があるの」。そういう批判的に言われる方々 衆の人たちは、「この世の中が幸せでなかったら、何で生 婆世間だ、苦しみの世の中」というふうに言うと、逆に聴 る方々は、きっと檀信徒の方々を前に、「この世の中が娑

方、法を求めること、教えを求めることこそ、

無上の

も多くあるのが実情ではないでしょうか。 ければいけない世界だと示されました。恐らくお説教され 娑婆世間は忍土である、忍ばなければいけない、我慢しな

幸せである。それによって幸せが得られるんだということ

ご承知の法然上人は、「苦しみのこの世にあることの存も、初期の経典には出てくるわけでございます。

とは喜びの中の喜びなり」と説かれていることは、皆さん、在を、悲しいことだが、それでも釈尊の教説に出会えたこ

ご承知のことです。

しいでしょうか。当たり前の人間だからこそ、救われたいみ、思うようにならない、それこそ凡夫と表現すればよろ

そこで改めて考えますと、私たち人間は、悲しみ、苦し

それは明らかに、悲しみや苦しみ、嘆き、そういうものょうか。

でかと思います。

苦しみの体験から、大切な人との死別や別れやさまざまなこれは私たち、檀信徒を見ていても、また私たち自身のに出会って初めて救いを求める心が生じてくるものです。

子どもたちにお話ししするとき、この二つのことを申し上念佛の勧めがあって、そこで念佛と出会い、求める声や求める心が生じてくると言えるのではないでしょうか。
私は子どもたちの「いのちの授業」に出かけています。
苦しみの体験から、大切な人との死別や別れやさまざまな

ます。

げます。

い、つねれば痛い、別れれば辛い。このようにすぐ出る答出る答え。ほっぺたをつねってごらん。痛いでしょう。は方に二通りの出方があるものです。つまり、一つはすぐに人生の答え、私たちが生きていくところには、答えの出

でしまい、)により質症にいって、うしてにないます。感するところの答え、体得する答えがあると思います。だけど、もう一つは時間をかけて、その身、その体で実

えは確かにあるね、と。

ります。きっと皆様方もそういうことに多く出会っておいそれは多くの年長の檀信徒から教えられた言葉の中にあり、

てるんですよ、和尚さん。」こう聞かせてくださる人がいみや悲しみ、辛かったことが、人生の一番いい学びになっ生きてみて、人生を振り返ってみると、「あのときの苦し火生の中で苦しみの中にある時は、ほんとに辛いときに、

っているんですよ。」と。このようにおっしゃる方々は、かった、あの悲しかったことが、私の人生の中の宝物になさらには、「私の人生の中でもあの苦しかった、あの辛

本当に少なくないのです。

れていたのですか」と尋ねてみます。そこで、「その辛かった悲しみや苦しみのとき、どうさ

「いや、和尚さん、それは祈りましたよ。」

「どういうふうに祈ったの?」

方々がほんとにおいでになります。「お念佛してました。お念佛を称えてました。」こういう

そのとき、悲しみや苦しみを避けるのではなく、むしろ

人生の中で味わい、出会う、悲しみや苦しみを大切にして

できるのではないでしょうか。 て生きるときに、そこにきっと幸せの実感を味わうことが

と振り返る人もいます。中には本当に苦労続きで、悲しみ間際になって、まさにつらい思いで、不幸せな人生だったそれこそ一生の間、ずうっと幸せを感じながらも、死の

人生の総仕上げの時間、臨終は大切な時間と受けとめられでになります。さてどちらが幸せな人生だったでしょうか。当に、「ああ、いい人生だったね」と締めくくる方もおい続きで、だけども死の間際でまさにお念佛に出会って、本

ございます。

ます。

た。
最後に藤井實應猊下の御詠歌を挙げさせていただきまし

月かげ」、

「人の世の

憂き悲しみの谷底を

静かに照らす弥陀の

に、おのずと幸せを実感する生き方やお念佛のありがたさみだぶと称え、浄土を求め、阿弥陀様の救いを求めるとき悲しみの中、苦しみの中でこそ、なむあみだぶ、なむあ

ました。(拍手)

を味わうことができようかと信じております。失礼いたし

伊藤 佐藤先生、ありがとうございます。

最後にご紹介いただいた藤井猊下のお歌が非常に示唆的

というところをお教えいただいたのかなと感じたところで非常に悲しみの中から信仰に出会って、幸せに導いていく

の憂き悲しみの谷底を静かに照らす弥陀の月影」という、で、いいお歌を教えていただいたなと思います。「人の世

がたいなと感じたいところでございます。

柴田先生の迫力とはまた違う、非常に上品なお話であり

場でお教えをいただきます。よろしくお願いします。それでは、続きまして、佐野先生から、佐野先生のお立

ださいということで、今般、寄せていただきました。されまして、固辞したのですが、何とかひな壇に座ってくされました。九州福岡教区、八女の上妻天福寺の住職、佐野れました。九州福岡教区、八女の上妻天福寺の住職、佐野

皆さんのお手元には四枚のプリントがあると思います。

(起行)について、特に南無阿弥陀佛と音に出すことを中念佛の実践」(起行)と受け止めて、「称名念佛の実践」講講演の趣を受けまして、「念佛往生のこころの安置と念調講演の趣を受けまして、「念佛往生のこころの安置と念レジメと縦長のと、これを使って、午前中の藤本先生の基

静かにお念佛を日々、六万を超えて、お称えなさった。匠様、法然上人のみ教えのままに、晩年は天福寺で一人、何をすべきか。私どもの天福寺の開山、鎮西上人は、お師

ほども柴田先生がおっしゃいました。そのためには我々は

宗祖、法然上人の立教開宗の心は、凡入報土である。先

心にお話しさせていただきます。

益文、念佛一会の念佛一会とでは意味が違うということをう方面での式次第の中の念佛一会と、朝夕にお勤めする攝ら依頼を受けて、追善供養とかお葬儀であるとか、そういら依頼を受けて、追善供養とかお葬儀であるとか、そういらでございます。そのように、私ども日常、お檀家さんからところが、自分で六万、数えたのではないんですね。おところが、自分で六万、数えたのではないんですね。お

ございました。よく五重相伝の随行で全国各地へ伺わせて一年後に、もう亡くなられました藤堂俊章台下がご晋薫で昭和六○年でしたか、大本山善導寺に職員で入りました。

もう一度、再確認をいただきたい。

れました。 で佛では違うんだぞと、よく言われたことを思い返させら を佛の数と、自ら阿弥陀佛に対して口に称える南無阿弥 その折々に台下から言われたのは、お布施を貰って称え

ます。 南無阿弥陀佛」と、阿弥陀佛を称えよという文言がござい南無阿弥陀佛」と、阿弥陀佛を称えよという文言がござい「合掌叉手」、「称南無阿弥陀佛」、「令聲不絶具足十念 称

これを受けまして、我々は人間として身口意の三業をし

いただきました。

止めさせていただいておりました。 すなわち『南無阿弥陀佛』と口に称えるべしと、私は受け 所求・所帰・去行の、 去行『ただ一向に念佛すべし』、 ます。 没、 初夜、 中夜、 後夜)

平成七年に藤堂台下の下で、七十数年ぶりに天福寺で五

たが、なかなかお年寄りは来なくなりました。 時念佛を始めました。今から六年前までは毎朝やってまし 重相伝をしました。八八名の受者とともに、次の朝から別

そのうちに月に一度ということで、今は三〇〇回を超え

佛をお伝えさせていただいている現状であります。

中行事があるというスタイルで、お檀家さんにこの称名念

毎月一度、念佛と法話という形です。それとは別に年

すなわち皆様方、本当に日々に南無阿弥陀佛とお称えい

ただいていると思いますが、この浄土宗開宗八五○年を前 に再度、基本の再確認をしていただきたいのであります。

思います。

礼拝す」とあるように、インドでも昼夜六時に礼拝が行わ 日中、日入、入定、夜半、鶏鳴の時をもって・・・十方を 「佛説舎利弗悔過経」。 「大正大蔵経」の中に「常に平旦、

日本でも法然上人や鎮西聖光上人が六時 (晨朝、 日中、 日

れていたようです。

行じていたことなど、常の勤行が行われていたようであり の礼讃、 誦経を勤め、

現在、我々はこういう浄土宗法要集がありますが、

かな

年十一月一日、新改訂第四版であります。 り再版が進んでいます。今、私の手元にあるのは平成二 四

んに伝えるのは、これを購入していますか。見てみたら、 ブロックの法式講習会に講師で行きまして、最初に皆さ

す。 分をインターネットで確認しながら、 もうカビが生えているような、古い古い版のものばかりで いただくと、少しく現状のお勤めのことがよくわかるかと それではいけないので、新しい版が出たら改正された部 またこれを購入して

関東十八檀林を制定なされた観智国師存応 ところが、この法要集にある現在の日常勤行式の起源は (増上寺第一二

世)様の時代から次第に整備され、 元禄、享保年間に至っ

中国では廬山の慧遠法師や善導大師が六時の勤行を行い、 て各種偈文、文政年間には大筋が整い、その次第が日常の

増上寺学頭観随師 勤行と規定されてくるのは、 『蓮門六時勤行式』によると考えられて 安政四年五月(一八五七年)

- 33 -

€.010.0

土宗法要集』、これに至っている現状であります。鎮西派規則』、大正四年の『法式条例』、昭和一四年の『浄

時代は過ぎて明治となり、その後、明治九年の『浄土宗

一番下に誦経・礼讃・念佛と一列に書いてございます。こしていただきたいと存じます。縦に見ていただきまして、さあ、この中で念佛一会の名称の一端を資料一でお目に

す。れが法然上人、鎮西上人が勤められていたお勤めでありまれが法然上人、鎮西上人が勤められていたお勤めでありま

その中で善導大師の五種正行をこの偈文中で当てはめてそして、一番上に現状の日常勤行式を提示してあります。

の意味を含み、念佛一会こそが、称名正行であると、このか。誦経は読誦正行、礼讃は礼拝正行、そして、讃歎正行みますと、歎佛偈は観察正行と当てはめられるのではない

正行、讃歎正行を助業とし、称名正行のみが正定業であるそして、法然上人は歎佛偈、観察正行、六時正行、礼拝

ように当てはめることができるかと思います。

ございます。と言っていただいているのを、この次第の中に書き添えてと言っていただいているのを、この次第の中に書き添えて正行、讃歎正行を助業とし、称名正行のみが正定業である

では、この日常勤行式内における念佛一会の変遷です。

和元年(一八六一年)獅子谷忍澂様の考えられた式次第でょう挙げている四つの中で古いのは、浄業課誦、これは天いろなお寺様でお勤めの次第が工夫されてきましたが、きまず、先ほど言いましたように、観智国師の時代よりいろ

一一年(一七二六年)に認められた日用念誦であり、それ次が日用念誦、これは忍澂上人のお弟子の宝州様が享保

あります。

寺学頭観随上人によって示されてあります。

にプラスして蓮門六時勤行式、これが安政四年五月、増上

というところを見ていただきますと、全て同じ名前ではあこれで見ていきますと、今般の私の話の中心、念佛一会が著わされた中にある式次第であります。

で念誦、六時行法定式では連声念佛千遍となっております。で念誦、六時行法定式では連声念佛千遍となっております。行式では念佛(一千遍)、浄業課誦で念佛一会、耳用念誦りません。日常勤行式においては、念佛一会。蓮門六時勤というところを見ていただきますと、全て同じ名前ではあ

鉦、木魚を用いて、数を限らず、称名念佛、通常は、摂益ここで念佛一会、この意味するところは、勤行や法要中、で念誦、六時行法定式では連声念佛千遍となっております。

文に続いて、称名することを念佛一会と言う。これの中で

— 34 —

ましょうか、獅子谷忍澂和尚行業記、これは弟子の珂燃師

一番下の六時行法定式は、獅子谷忍澂上人の伝記と言い

一会とは、どういうことか。一つの法要や法会を指す場合、 定められた法で繰り返し打ち鳴らすこと。一連と一 す。 められたりして、それは本当に嘆かわしいことだと思い

生は、おっしゃっていただいております。 なっしゃっていただいております。と宍戸寿栄先 念事物、定められた法で繰り返し打ち鳴らすこと。一連と一 す。

は、浄業課誦が最初のようにありますが、ほかにも文政六そうしますと、この念佛一会という呼び方が出てきたの

ころで、浄業課誦付録という宝州様のものに、念佛一会ところで、浄業課誦付録という宝州様のものに、念佛一会とたり、また享保一九年の、先ほど言いました日用念誦のと

年(一八二三年)隆圓師が著された「吉水瀉瓶訣」であっ

こんなものは当たり前だと、皆さん、思いますが、当たいうものが出てくるようでございます。

だんだんなっていくようでございます。り前が積み重なったら、常識が積み重なったら、常識が積み重なったら、非常識に

た」とあります。 なすことは、法然上人開宗以来の規格であり遵行してきに、「六時の勤行は誦経礼讃念佛をもって浄土宗の法式とに、「六時の勤行は誦経礼讃念佛をもって浄土宗の法式と

、現今、日常勤行式を基盤とした追善供養法要等の流れ、中でも、念佛一会は称名正行・正定業であります。しか

時間が制限されるのか、

時間調整のごとく、

念佛一会が勤

南無阿弥陀佛」をいかに称えるか、

我々は伝法におい

念佛千遍は先ほどの比較表の中にも出てきましたが、称?。

ま

えたいものだと思っております。

では、レジメの裏にまいります。この日常勤行式の中を

南無阿弥陀佛、称名念佛に日常勤行式次第の

資料二、これは「六時名号呼法辨」、この本も私が所有中だけで見ますと、念佛一会と十念があります。

見ていくと、

せていただきました。その中の一部をプリントして持ってしておりません。大澤上人の所持していらっしゃるのを見資料二、これは「六時名号呼法辨」、この本も私が所有

「六時名号呼法辨」弘化三年(一八四〇年)秋、天きたわけです。

僧敏さんは、浄土教のお寺さんたちとも通じ合っていたよの出版を知恩院がやっていたわけです。それほどに、この西海密成、僧敏律師述、華頂山蔵版です。天台のお坊さん

うでございます。

方に聞いていただければ結構です。が講義をされた中に出てきました。僧敏さんのことはそのが講義をされた中に出てきました。僧敏さんのことはその

天台僧

て、口伝によると受け止めていますが、漢字表記だけにあ からずと言ってます。 この六字名号呼法辨等を参考にしつつ、現状の南無阿弥

きに、大澤上人よりこのコピーをいただいて、「うわぁ」 表記があればなあ、わかりやすいしと思っておりましたと とから確認しようとしても判明しにくい。そこでカタカナ 陀佛のお称え方になったのではないかなと受け止めており

と思いまして、目から鱗でした。

前におかれては、いろいろ南無阿弥陀佛を音に出すときの いですね。ところが、その呼法辨が著された一八四六年以 ように、我々は、現状は「なむあみだぶ」、「ぶつ」ではな そこでこの資料二を皆さん、読んでいただいたらわかる

音があったようでございます。

ミダブ」「ナムアミダァブツ」「ナムアミダブツ」「ナァム アァミダァブ」「ナムヲミトウフ」という六種類の称え方 そこでこの僧敏律師は、「ナァムアミダブ」、「ナムアァ

第一番目から第四番目まで、「ナァムアミダブ」、「ナム

ということでございます。

を挙げておられます。

第五番目は今どきは、礼拝のときに唱えている。かく唱う なり、以上六種の唱え様いずれも正しからず、用いざるべ ることあるが、第六は今時、唐音と称して、最も誤った音 つは今どき、この弘化三年時代には、こう唱うる者あり。 アァミダブ」「ナムアミダァブツ」「ナムアミダブツ」の四

ます。 のですが、伝聞によります。実は、昭和四三年三月発行の また十念の念佛、これは余り私どもが言ってはいけない

り唱え、第十念の「ツ」は、呑むべし。このように書かれ 第八念までは「ツ」を言わず、第九念を「ブツ」とはっき 十念の指示は相傳による。ただしその唱え方は第一念より 法然上人七五〇年御忌記念五版浄土宗法要集五三ページに、

勧めていただいておるのは、梵音の悉曇(シッタン)学か ら、それから、音韻学等をもって清音を示してくれてある そうしますと、呼法辨を見ておりますと、この読み方を

てありました。

どうも大和音という感じで、記されてありました。 ければいかんのか。それが「なむあみだぶつ」というのが 中で、やはりインドから中国を伝わってきた読み方をしな されたこの称え方が明治になり、洋楽が入ってきたりする そして、この方のものを読んでおりましても、その提示

元祖様はどう称えていたか、鎮西上人はどう称えていたか。 そういうことを思いますと、この十念を称えするのにも、 ときに使われていたのかもれません。法然上人の流罪時の 鐘の形を木で製作されたもののようであります。 そうしますと、この木鐘はそれ以前からお念佛を称える

と想像しております。 ぶ、なむあみだぶ、なむあみだぶ」となさっていたのかな 想像の域を脱しませんが、やはり鳴物なしで「なむあみだ にあると聞いております。 四国の塩飽島(シワクジマ)に行きますと、この木鐘が現

祐天上人の弟子祐海上人が著されたものの中に、これはあ ました。在家朝夕看経之の法式、寛延四年(一七五一年) く大澤上人から提示させていただいて、「うわぁ」と思い またこれを言い出しますと、今度は資料三。これは同じ

を計らい申すべし、高声に十徳を明らかにせよ。そのよう その下のほうには声に出る念佛を佛の本願と知りて、時所 ょうか。念佛一会ではなくて、長念佛と書かれてあります。 くまでも在家の方にお勧めした式次第であります。 その中に、光明遍照のあとに、プリントで、上の段でし

に書かれてあります。 木鐘。これが日蓮宗がお題目を称えるときに叩いている、 るだに、鉦(ふせがね)、鉦(しょう)ではなかろうか。 中に打鐘、あるいは木鐘を用いて申すべし。打鐘、 ってしていたか。この祐海上人の頃には、長念佛の資料の このお念佛、南無阿弥陀佛を言うときに、鳴物は何をも 想像す

> ち方は、字音と字音の間。合間打ち(裏打ち)で、一唱三 佛一会の鳴物は鉦、木魚は誦経および念佛一会に限る。打 そういうことでございまして、この打ち方は、 現状は念

はない。檀信徒にも木魚を持たせて、使っています。 別時念佛会等が盛んに行われる中に、もうお寺さんだけで 及していき、現在ではこの日常勤行式の念佛一会とは別の 治に入ってから一般のご寺院様にもどんどんどんどんと普 てました。浄業課誦の最初のところ、江戸の終わりから明 下をしてください。木魚で念佛一会は鉦に準ずる。 念佛一会に木魚を使い始めたのは、 資料一のほうで言っ

-37 -

しでやると、「なみあみだぶ、なむあみだぶ」と出る。だ もうしんどい。手首、痛い。ああ、そうか。それで木魚な の頃、ばあちゃんが言います。和尚さん、木魚を叩くの、 ところが、私ども、ずっとやっていまして思うのは、こ

から余り鳴物は良し悪しかなという体感をしております。

少し時間が延びましたが、今般の「お念佛からはじまる で「異安心論争」が京都で行われて。

佛というものがいかに大切でありながら、我々は余りにも 開宗のこころ・凡入報土」の実践行としての称名念 佐野 鳥羽の正伝寺さん、きょう、ここにおられるかも

馴染み過ぎて、そういうところに無頓着になっておられる のではなかろうかと危惧する次第であります。 どうか皆様方にはこの点を再確認していただきまして、

もっともっと「なむあみだぶ、なむあみだぶ」と言ってほ

しいものだと思います。以上です。(拍手)

直し、我々がお念佛を称える称え方を指し示していただい 佐野先生、ありがとうございます。原点を見つめ

たのかと思います。念佛一会を十分に称えなければならな

に時間調節に私自身、使っていることを非常に反省させら いという当たり前のようで現状、佐野先生がご指摘のよう

れます。私だけでしょうか。

と反省をさせられるところです。 称えて幸せになるということに私自身、欠けていたのだな

千偏称えよと指し示されていることを考えると、念佛を

きりと覚えていないのですが、江戸時代の木魚を使うこと 木魚を使うのが新しいかもということですが、今、 はっ

> に使われました。 様方のお寺にある木魚の形をしたのを持ってきて、誦経等 の一代様の圓説様が、黄檗の隠元さんが中国から、今、皆 しれません。伊藤正芳上人が住職をしておられます。そこ

れたのは、その圓説様から始まったと言われています。 ところが、称名正行の念佛を、南無阿弥陀佛を言うのに、

そして、浄土宗ではなむあみだぶつを称えるときに使わ

あんな目覚ましの魚鼓(ぎょく)の変形したものを叩いて

余り広まらなかったようです。明治以降になって広まった 南無阿弥陀佛を言うのかという論争があって、しばらくは

ようです。

せろというやり取りがあったということが残っております。 今、我々がやっていることが常識でないというところで 伊藤 そうですね。知恩院に何か訴えて、あれをやめさ

見直していく必要がある部分もあるかなと受け止めさせて

いただきました。

それでは、最後に本庄先生、 お待たせをいたしました。

本庄先生のお立場からお教えを願いたいと思います。よろ

しくお願いします。

おっしゃいましたので簡単に済ませたいと思います。 が、まず浄土宗別立の意義については、最初に柴田先生が 本庄 どこから申し上げたらいいのかわからないのです

一ページ目大きいIであります。法然上人のお立てにな

教えをベースにして、善導大師の解釈に基づいているわけ でございます。

った浄土宗は、基本は「浄土三部経」を中心とする釈尊の

これは藤堂恭俊先生が生前おっしゃっていたことらしい

らないということを口伝でおっしゃっていたらしいです。 です。善導大師の教えのままでは法然上人の浄土宗にはな すなわち善導大師の解釈をさらに微調整と言いますか、

思っております。

ります。 っているのではないかということが言えるということであ 補足と言いますか、再解釈をなさった上で浄土宗が成り立 これは私が言っているのではないわけであります。 大谷

先生も強調されておられます。善導大師の解釈にさらに肉

付けが行われてこそ、 法然上人の浄土宗ができているとい

うことです。

以上を念頭に置いて浄土宗の教えを理解していかなくて

間が余ればということにさせていただきます。 助の七師」「怨親平等思想」は省略させていただいて、時 はいけないと思います。それ以外の「万機晋益」「善導補

大きいⅡ、「原則的なこと」です。私も十分わかった上

したが、自分なりに解釈をするとすれば、幸せとは現当二 せ」とはどういうことか。今日の先生方からも出ておりま で申し上げることではないのですが、一つ目に「しあわ

それを言い出すと収拾が付きませんので、こう言っては何 ただ個人的にいろいろな捉え方があるとは思いますが、

ですが、常識的なところで押さえておく必要があるかなと

団で割合好んで使われる表現で、「生かされている」とい からないのですが、浄土宗だけではなくて、日本の仏教教 二つ目は、これは余り言うと、差しさわりがあるかもわ

うことがよく言われると思います。

これは確かに自分一人で生きているのではない。

謙虚さ

世の利益(hita)、安楽(sukha)と捉えようと思います。

が大事ですよ。いろんな人に支えられて我々は生きている のですよということで、大変意義深い表現ではあると思い

がたがることになりかねません。それは仏教の根本的立場 過ぎると、何となく日常的な、世俗的な生をそのままあり からは離れてしまうのではないかということです。 すなわち仏教の世界観、 ただ一方では、生かされている、生かされていると言い 人生観はそもそも諸行無常、

切皆苦。その逆に涅槃寂静、 こそが最大のと言いますか、究極的な意味での楽なので、 寂滅為楽ということで、悟り

るべきものであるというのが、仏教の世界観の基本だと思 人生はそのままありがたがるものではない。否定的に捉え

せん。

すので、この世の人生を余り肯定的に捉えるということに はやはりブレーキをかけるべきかなということがあると思 います。これが二つ目であります。 それから、浄土教の基本は厭離穢土、欣求浄土でありま

宗教ではないという大原則を振りかざして、世俗的な幸せ、 し上げるようですが、 ただしですが、三つ目。それに矛盾するようなことを申 他方、仏教は世俗的な幸せを求める

するのも、

また極端に過ぎると考えられます。

あるいは安楽を厳しく拒絶するということは、それはそれ

と申しますのは、ちょっと思いついただけでも幾つか挙

で極端に過ぎるとも考えます。

の利益のため、あるいは多くの人々の安楽のためだ。こう げられます。阿含経典以来、ブッダの出現は、多くの人々

いうことが謳われております。

持戒、 ういう大原則がございます。原始経典以来、在家者に布施 いう願いに応じてブッダはこの世に出現したのである。こ 人々が安楽であってほしい、幸福であってほしい、そう 生天が説かれます。生天は世俗的な幸せに他なりま

め、在家者には布施をしたり、あるいは戒律を守ったりし う信仰の背景には、原始仏教からの、出家者には悟りを求 とするのが浄土の教えであります。その極楽とか安楽とい 安楽を有する国であります。安楽国を目指し、心の拠り所 それから、そもそも浄土宗の浄土は、 スカーバティー、

ています。 て天界を目指すことを勧める、そういう立場があるとされ 幾つかの理由で、 余り世俗的な幸せを求めることを拒絶

せんが、四ページに参考文献を挙げております。一番上、 それから四つ目、これは話が前後してしまうかもしれま る方の、両方あったということが紹介してあります。

利益について非常に詳しい叙述、あるいは報告が載ってお 浄土宗の『今を生きる念仏の救い』、二〇〇三年に出た 『宗報』一○○四号の別冊があります。そこに、既に現世 ます。以上、原則的なところを申し上げました。

益に関する研究」と題して資料を列挙していただいてい その中で、安達俊英先生が「法然上人等における現世利 ま

ります。

あります。私の四つ目とほぼ同じ方向です。

「法然上人の現世利益については、それを不求自得

**念** 

す。その結論、まとめのところにこのようなことが書いて

注)として理解するのが一般的である。ただし、そこにも 佛を称えるうちに求めずしておのずから得られる、本庄 う一歩踏み込んだ理解をしようとする見解も見られる。

利益を説くべきだとする流れと、それは祖師の教えに反す くためにも、また世俗との関係からしても、積極的に現世 また、法然上人以降の諸師については、人々を念佛に導

このように現世利益を積極的に述べるべきだという立場 いや、それは原理原則からして間違っていると主張す

ると主張する流れとがあったことがわかる。」

なので、ちょっと微妙としか言いようがないと考えており るのも良くないし、また、余り否定し過ぎるのも良くない やはりこれは微妙な問題だと思います。余り肯定し過ぎ

と善導大師の引用が多々、あります。それを列挙した資料 さて、次の大きいⅢ。法然上人の著作の中で、 道綽禅師

質的に変わりはないので、分ける必要はなかったかもしれ (一) 道綽、(二) 善導と (三) 以下宗祖です。これは本 になっております。

用されているものであります。 ません。全部と言っていいほど、法然上人の著作の中に引

-41-

衆生を救い、死後必ず往生するということで、終益は、ひ の利益が述べられています。一つ目は、 一つ目は、道綽禅師の『安楽集』に、 始益、終益の二つ 阿弥陀仏の光明が

しておきたいと思います。

を見るということがあります(『選択集』第十一章に引用)。 たすら念仏して往生した者は、阿弥陀仏の滅後も常に弥陀

一ページから二ページにかけて、まず二つ目に善導大師

列挙したものを読み上げるのは控えてちょっと指摘だけ

観念法門』 次いで②阿弥陀仏が我々、念仏者を守護し延命させ の五種増上縁がございます。①滅罪するはた

て、④衆生を救済する働きとなれば、その中に現世利益的 る働きが説かれています。これは割合、現世利益的だと思 います、それから、③仏や浄土を見せるはらたきにつづい

なものが入ってもおかしくないと思います。 あと、(三-A)、法然上人ご著作の用例ですが、三縁に

す。

ついては、藤本先生が言及しておられたとおりであります。 ここで最初の『観念法門』の引用では、念仏者を六方諸 現世利益的な内容が一層説かれるのは、やはり『選択 の第一五章(三-A-三)、諸仏護念であります。

仏が護念し、 には『礼讃』が引用されて、同じようなことが説かれてい 病気や厄難から救うと説かれています。さら

さらには二十五菩薩も守ってくださいます。さらに、念仏 う質問があって、いや、それだけではない。観音、勢至も、 答があります。六方諸仏だけが念仏者を救うのですかとい 一応、六方諸仏の護念だけがまずは引用されますが、問 神々や聖者たちに守られて、延年転寿を得ます。こ 現世利益的な内容が説かれています。

のように、

働きがあると謳われております。以上が、漢文系の資料で じ、智慧のある人と同じ身柄にさせていただく。そういう 持戒清浄の人と同じ身柄にさせていただく、忍辱の人と同 光、歓喜光、智慧光、こういう光に当たると、それぞれ、 す。これも有名なことかと思います。「逆修説法」で清浄 さらに、二ページの下のほうから次のページにかけてで

が念仏によって果たされると説かれています。「九条殿下 のの引用です。有名なものが多いのですが、まず七難消滅 三ページの (三-B-一)、このあたりから和語 系 0)

の北の政所へ進らする御返事」です。

あります。。これは『伝教大師全集』四、三一七頁。本文 の最後で、「依正安穏修念仏」となっております。『七難消 三ページ四行目。「又傳教大師の七難消滅の法」云々と

滅の護国頌』というタイトルとなっています。

るということだと思います。 しとみえて候」。みえてというのは、 いうことであります。「七難消滅の法にも念仏をつとむべ その一節に念仏を修めればいいですよと読み取れますと そのように読み取れ

されば君達などの、をいのりの料にも、 念佛がめでた

b

「現世後 こに書いておきました。

す。この「をいのりの料」というのは、やはり現世利益的 生の御つとめ、何事かこれにすぎ候はん」となっておりま き事にて候」とありますし、その次の行の一番右 会いたい」「ありがとう」であります。 「いいところへ行ってほしい」「見守ってほしい」「また

ところで、石田瑞麿先生の大辞典によりますと、『法華経』 もう一方では、この七難をどう解釈するかです。手近な

な内容であると思われます。

難に当たるようです。まさしく現世利益以外の何物でもな いと思われます。

の例では、火事、水害、羅刹、刀杖、鬼、枷鎖、怨賊が七

やはり法然上人は、これを否定しておられないというこ

とになるかと思います。 次は、現世の祈りを認める前提で(三-B-二、「一百

大師御法語』後篇第二七章)もそのとおりであります。こ 四十五箇条問答」の第一三九問答)、述べられているとい うことでありますし、(|三-B-三、「浄土宗略抄」、『元祖

のあたりは、 それで時間のないところに申しわけないのですが、現当 「当」のほうです。普段、現場におりまして、 藤本先生がおっしゃっていたとおりだと思い

族を亡くされた方々が棺の中の方に呼びかけられるのをこ

しい」「見守ってほしい」「また会いたい」。これを叶えて 関係がないかもわかりませんが、「いいところへ行ってほ 「ありがとう」は「当」には直接、関係がないと言えば、

ージの(三)身相神通楽の五、神足通が身に備わると、遠 特に今申しました「見守ってほしい」については、四ペ 集』の浄土十楽がとてもよい資料になります。

くれるのが極楽浄土であると受けとめられます。『往生要

られることですが、(七)聖衆倶会楽が考えられます。 を助けるということが叶いますということであります。 それから、「また会いたい」は、林田先生が強調してお

族が困っていたらそこへ飛んで行って、姿を変えて、

い所まで飛んで行って化身を造る能力が付きますので、家

は、(三)身相神通楽に加えて(六)引接結縁楽が関係す るかと思います。 さらに相前後しましたが、「見守ってほしい」について

っています。そういうことで普段から自他共に味わって参 この浄土十楽は、われわれにとって慰めになる内 |容が揃

— 43 —

れるとよいと思っております。 (拍手

だ今のお話は仏教学を踏まえた上での法然上人の現当二世 について、根拠を求めながら一つずつ、教えていただいた 伊藤 本庄先生、ありがとうございます。本庄先生のた

ご意見を頂戴したかなと思っております。 それぞれの先生方、それぞれの特徴で、非常に示唆的な

かなと感じております。

先生方の間で何か、お互いにご質問とか、確認というこ

す。

とがございましたら。

ございますでしょうか

それぞれ、先生方には特徴的にいろいろとお話をしてい

どうぞ、今お書きいただきまして、お帰りの際にご提出い ただきました。皆さんのお手元には質問表がございます。 ただければと思います。

法然上人がお念仏をお称えする姿というものが、そこに

しあわせ、喜びを感じておられるというのが、ひょっとし

す。

わせなお姿を強調してくださいました。 たらきょうの皆さんのキーワードではなかったか。 柴田先生は、「凡入報土」を受け止めた法然上人のしあ

> しみて聖教に向かいて自ら拓きみられた観経の書の一意専 ご指摘でした。法然上人の嘆き嘆き経蔵に入り、悲しみ悲 佐藤先生は、「かなしみ」から幸せの実感があるという

うものを実感なされたんだろうということ。

心の善導大師のお言葉によって、念仏によるしあわせとい

にと。我々、時間調節で念仏一会をするのではなく、念仏 それから、佐野先生は、念仏の称え方を法然上人のよう

中心の生活の法然上人のお姿というご指摘だったと思いま

が念仏によるしあわせを法然上人のように実感すべきだと いうようなことを、共通の認識として考えさせられました。 る念仏利益をご紹介いただいた。まさに我々、浄土宗僧侶 本庄先生は、法然上人の指し示してくださる現世におけ

宗の意義ではないかと確認させていただいたかなと思いま ころでしあわせを念仏によって得るということが、立教開 藤本先生のお言葉を借りますと、私たち自身が根茎のと

に凌駕する、自分自身が極楽に往生することが真実の価値 かまわないという、法律上、その社会での価値観をはるか 法然上人は、皆さま、ご存じのように、死刑になっても

と見詰めていきたいと感じさせていただいた次第でございであるという、そういう法然上人のお姿を我々はしっかり

ます。

うにお願いいたします。と思っておりますので、また明日、ご参加いただきますよし、皆さんからのご質問にお答えする形で討論を進めたい明日、もう少し先生方の言い残しのお言葉をちょうだい

司会をありがとうございました。もう一度、壇上の先生それでは、この場は、これにて終了させていただきます。

方に拍手をお願いいたします。(拍手)

\*シンポジウム②\*

司会 大変遅れましたが、シンポジウム二日目を始めさ

せていただきます。

ざいます。また、コーディネーターは、伊藤真宏先生でご文先生、佐野眞弘先生、佐藤雅彦先生、柴田泰山先生でご

パネリストの先生方は、昨日に引き続きまして、本庄良

ざいます。

してご主張、お教えを頂戴いたしました。まとめにもなら伊藤 昨日、それぞれの先生方からそれぞれの特徴、そ

以後、伊藤真宏先生に進行をお任せいたします。

じさせていただきました。するお姿ということが、一つの共通の認識であったかと感ないまとめでございましたが、法然上人がお念佛をお称え

う観経疏によって、念佛による幸せの実感をされたというしみ、正教に向かい、手ずから、自ら、開き見しに」といれはまさに法然上人の「嘆き嘆き、経蔵に入り、悲しみ悲お姿、佐藤先生は悲しみから幸せの実感を得るという、そ 柴田先生は「凡入報土」を受け止めた法然上人の幸せな

ことを彷彿といたしました。

まさに法然上人のように六万遍、七万遍のお念佛を称える 佐野先生はお念佛の称え方の原点を見直すということで、

きだというご主張を頂戴いたしました。 念佛一会を時間の調節に使わずに、千遍の念仏を称えるべ

本庄先生は法然上人の指し示す現世における念佛の利益

うことを、しっかりと受け止めなければいけないなという をご紹介いただき、まさに我々自身がお念佛を称えるとい

のが、認識ではなかったかと感じております。

藤本先生のお言葉の中に、私たち自身が根茎のところで

柴田

柴田でございます。よろしくお願

い申し上げます。

幸せを念佛によって得るべきだというお教えを頂戴しまし

少しまとめさせていただいたところでございます。 た。このことこそが立教開宗の意義であったというふうに

のことは我々のこの世の、社会の価値観を全て凌駕して、 法然上人が死刑になってもかまわないと断言された。こ

往生することこそが真実の価値であると見出された法然上

ければならないと感じさせていただいたところでございま 人のお姿というものを、我々はきっちりと見詰めていかな

本日は、 昨日お話しいただいた先生方の、それぞれもう す。

いただきまして、何かしら皆さんに得るものがあればと思 ぞれの先生方からお答えいただく。そのように進めさせて き、その後、昨日頂戴しました皆様からのご質問に、それ お話をしていただきまして、そのあと休憩をさせていただ だろうかと思います。先生方から一〇分ずつぐらい補足の 少し補足すべきところが、一晩お考えいただいて、

あった

いますので、よろしくお願いいたします。 それでは、柴田先生からお願いいたします。

仏教の歴史の中、特に思想の歴史の上において再解釈した を全仏教思想史という言葉を繰り返させていただきますが いことは申し上げました。法然上人の存在意義というもの

昨日の補足ということでございますが、大体申し上げた

上で、私どもはもう一度、浄土宗が今の時代にあってどう

ということが、私の昨日のコンセプトでありメッセージで 実践であり得るかということを考え直さなければならない いう宗教であり、どういう思想であり得る、かつどういう

ございます。

その意味におきまして、本日の袖山先生のご発表ではご

ざいませんが、「名曰極楽」という意味をもうちょっと考 徳荘厳」このリフレインにあるかと思います。

え直しておきましょう。 袖山先生のご発表がございました。 皆様方、 その全てが名日極楽であり、

極楽があるという生き方を

日極楽」と訳し、我々に名づけて「極楽」というのである 名曰地獄」ではないのです。羅什が何ゆえにここで「名

ということを、翻訳の かつ羅什にとりまして、四〇二年の翻訳に当たる『阿弥 『阿弥陀経』において提示したか。

陀経 が、『禅秘要法経』の竺法護訳の重訳かと思います。それ は、恐らく羅什が長安に入りまして最初に訳したの

は恐らくは当時の中国の方々から 『禅秘要法経』が読みに

て羅什自身が自らの意思において最初に翻訳した大乗経典 くいからということで、竺法護訳の重訳を頼まれた、そし

中の実践行は

若一日、

は

『阿弥陀経』かと存じ上げます。

彼が何ゆえに最初に 『法華経』でも『般若経』でもなく

阿弥陀経』 一を訳したのか。よく私が袖山先生と一緒に、

であり、彼が我々に大乗はこれだと言わんとした意味 楽」こそが、彼が 〝名刺がわりの阿弥陀経〟と言っていますが。 羅什にとり わかりいい、一切諸仏がある、何より「名曰極 『阿弥陀経』を訳したかったコンセプト は

この「是故号阿弥陀」、「名曰極楽」、そして「成就如是功

あり、その阿弥陀経の中に「若一日、七日一心不乱」があ 訳されたテクストこそが、大乗経典こそが て最初にこれが大乗であるという意味において、私どもに 図において、彼が最初に、言いかえれば、中国仏教におい 我々にしなさい、いや、羅什自身の信仰において、 るわけでございましょう。 『阿弥陀経』で 彼の意

陀仏信仰というものは最初に紹介され、かつ一番大事なも そのように考えますと、大乗の歴史におきまして、 阿弥

のであり、羅什が一番伝えたかった教えであり、かつその

ざいます。声こそが私どもにとりまして最も根源的な行為 宗教を見出さなければならないのかもしれません。声でご こここそに私どもは、昨日、私が最後に申し上げた声の

を自分の身体的行為において相手に伝えるという行為でご

ざいましょう。 しかも「南無阿 一弥陀仏」と言ったときの

は既に阿弥陀様が存在します。我々は弥陀との信頼関係が

であり、自らにできる唯一の表現方法であり、自分の思い 七日一心不乱云々」でございます。 南 0)

既にあり、 弥陀が存在し、 弥陀に救われるという意思と決 始まるわけではございません。南無阿弥陀仏で宝くじが当

意のもとにおいて「南無」と言っております。 「南無」の一言で全て尽きております。その先に阿弥陀

仏が存在し、故に善導が『観経疏』において帰命発願回向、 んですか。 帰依であると、六字名号を解釈し得たわけではございませ

宗教であり、経であり、一切ではございませんでしょうか。 南無阿弥陀仏のこの六字名号の響きの中にこそ、我々の

仏の六字名号こそが声であり、生き方であり、信仰であり、

そのように考えますと、私どもにとりまして南無阿弥陀

涙がございます。人生の悲哀がございます。その一切が 全てがございます。祈りがございます。願いがございます。

我々の南無阿弥陀仏の中にあり、そして南無阿弥陀仏の響

きの向こうにこそ、 して法然上人にとりましては、善導大師にとりましては、 阿弥陀仏が存在し、極楽が存在し、そ 阿弥陀仏

六字名号の一音一音の中に阿弥陀仏が立ち現れ、 んでしょうか。 が見えていたのが、善導大師であり元祖様ではございませ

というタイトルでございます。決して現世利益がここから その意味におきまして、「お念佛から始まるしあわせ」

たるなら、幾らでも私だって称えとう存じます。

そういう意味も含めまして、私どもの日々に名号があり、

我々にとっての六字名号、すなわちお念仏かと存じ上げま 弥陀を称え、弥陀を呼び、弥陀とともに生きる日々こそが

す。 これこそが法然上人の宗教であり、全仏教思想の歴史の

かなければならなかった教えでございましょう。 おいて、それまでなかった思想であり、故に法然上人が開 上におきまして、私が見る限り、あらん限りの思想の 法然上人がまずはご自身が救われ、ご自身が救われるか 中に

きたもうた、導きたもうた、示したもうた浄土門でござい

らには、未来世一切衆生が救われる教えとして私どもに開

ます。

存在意義であり、我が浄土宗が宗教としてこの世界上にお 劫に伝えいくのが我が浄土宗の使命であり、我が浄土宗の

この浄土門を阿弥陀仏が存在する限りにおいて、未来永

いて広めていかなければならない教えかと存じ上げます。 以上をもちまして、補足とさせていただきます。

すが、言い切った感がございますので、柴田先生の補足に ありがとうございます。まだ十分時間はございま 悲しい思いをしたときに心に感じるところの悼み、

それでは、続きまして佐藤先生、補足をお願いいたしま

す。

ついてはここでとどめさせていただきます。

す。

中でお気づきの方があったかどうか。「かなしみ」の文字 昨日、スライドを使ってお話をしましたが、その

か。悲しみと哀しみ、このように多くの方々がお使いにな をひらがなで書きました。どうして漢字を使わなかったの

般的な形でのかなしみは「悲しみ」を書くわけです。

られると思います。

個々の体験、一人一人の心の悲しみというときには、むし ろ「哀しみ」を使うことが多いようです。

のかなしみの中にはいろいろなある種、いたみも入ってい

そこでむしろ、かなしみが始まるというところには、そ

ます。「いたみ」も痛みもあれば悼みもあります。 に言うときの「痛み」、体に傷を負ったときの身体的な 「傷み」、それから、まさに哀悼の「悼み」、人を亡くして つまり、いたみと表されるときにも、全体的な、大まか

> じていく中で非常に幅の広い思いを持っているかと思いま れば私たちが使っている言葉は大和言葉「いたみ」から転

言うな

ってくる中で、しあわせを実感することができるのでしょ のままおっぱいを欲しがる、もしくは何か食べ物を欲しが さていかがでしょう。おぎゃあと生まれた赤ちゃんがそ

うか。 悼みではなくて、満足ではなくて、もう少し幸せを実感し まさに希望とは異なる方向に少し振り子が振れたときに うにはならない。そういう体験をしていく中で、そこから の中で自分の思うようにならない、自分の本当に思ったよ いや、そうではなくて、むしろ人間が成長していく過程

させていただきました。 さらに言えば、私たちは人間としてはあるときにかなし

ないかという思いで、あえてひらがなでかなしみと表現を ていくというような、幸せの実感の仕方もあろうことでは

申し上げませんでしたが、いかがでしょう、法然上人がそ きる、そういう人間がいることかと思います。私は昨日は みを感じる存在だからこそ、しあわせを実感することので

きに、どんなふうにされたんだろうと思いを馳せます。 ういう心のつらさ、心の悲しみを感じた人たちに接したと 部分、念佛一会が一番重要だというところのお話をし、で

いきなり、「さあ、お念仏が大事だから」というような
天台きに、どんなふうにされたんだろうと思いを馳せます。
は南

まずそのかなしみを持つ人たちの悲しみを、ちゃんとお聞調子で、お念仏を説かれたのだろうか。いや、私はきっと、

しみだったの、どんな辛さを持っているのということをおきになるところから始められたのではないかな。どんな悲

聞きになられたと思うし、そしてそのかなしみを実感する

人たちに寄り添う、お側にいらっしゃるという姿勢のとこ

ないかなということを常々感じてきました。ろから、そこからまさにお念仏をお説きいただいたのでは

ないからにこ後まで捕引ななまじょうに言えていて思いては報われないのではないかというご意見もありますので、いや、だけれども悲しみだらけの人生なんて、そんなの

伊藤 どうもありがとうございます。それでは、佐野先そこからまた後ほど補足をさせていただきたいと思います。

補足をお願いいたします。

確認していただくということで、日常勤行式の中の大切な 佐野 昨日、南無阿弥陀佛という称名念佛の重要性を再

天台宗の僧敏律師が著された資料を「六字名号呼法辨」では南無阿弥陀佛をどのように音に発するかということで、

に口に出していただくことですよ。紹介しながら、なむあみだぶ、なむあみだぶと、このよう

衰えやらで変わっていく。それが檀信徒から依頼があったあみだぶ、なんまんだぶと種々多様に我が身の口の滑舌のそれが一人で寺房でやってますと、なむあみだぶ、なむ

ときの年会法事等にも出てしまう。

るように聞きまして、おのずと伝わっていっておる現状にみだぶ、なむあみだぶを耳にして、それが耳にタコができたもうた檀信徒の皆様は、ご住職が口に称えておるなむあそこで止まってておればいいのですが、その施主となり

-50 -

ては木魚が一番多いかと思います。ときの打物、犍稚物はという話に少し触れて、現状におい伝えし、では、その南無阿弥陀佛と念佛一会でお称えするものの基本をきちんとお称えたまわりたいということをお

あるやと思うようなところから、この南無阿弥陀佛という

そしてふせがね、鉦というものが使われておることがご

さいます。

だぶとお称えをしておられるお方もいるようですが、いか ただに右手で数珠を繰りながら、なむあみだぶ、なむあみ これは特異ですが、鳴り物なしで、真摯に、 鉦の項で 当に日々に、

指示された物があります。 んせん浄土宗でこの日用法要集の中に木魚の項、

そのことをもう一度、再確認していただいて、

自行、

朝

は別物と受け取っていただきたい。だって、施主さんがい の使い分けをして、 夕の本尊様の前での自らのお勤めのときには、きちんとそ 追善供養法要、年会法事等のときは、これは日常勤行と 勤めていただきたいと思うわけです。

がいたならば、そのご回向を依頼された住職自らだけが懺 て、体に染み付いておると思いますが、実は、お施主さん 願偈のあとの十念、 るから、 懺悔偈のあとの十念、 お導師が一人で称えるのだと受け止め 総回向偈のあとの十念、 総

悔していたのでは意味がない

檀信徒の皆様にも一緒に十遍の南無阿弥陀佛をお称えく

ださいとお勧めして、 俊章台下の影響がありました。これは天福寺で別時念佛を、 の寺に住職をしております。 そのようにしていきますと、 共に称えねばならないのではないか。 (V 私は二祖、三祖の面授相承 ろいろな先徳の、 特に藤堂

か、

この頃は、

別時念佛ですよ~と言って、

私は最初から

たの

ありがたいことに私の意がかなり檀信徒にも伝わっ

初めなければ何ともならん。平成七年の五重相伝以来、

本

ただ

縁があればするわけです。

次第です。 と言っているのは間違いだと思います。 佛であって、 一つの年中行事法要をして、それにくっつけて別時念佛 というふうに受け取っていただきたいと思う 別時念仏は別時念

勤めの中でも、また、お檀家さんと共々になむあみだぶを に一度、読ませていただいて、自らの日常勤行、 お称えする、称名念佛を勤めるときに、 それで、昨日も紹介しました忍澂上人のこのご本を本当 身口意のもとに勤 朝夕のお

さ三年前に本堂を修理いたしまして、その前からやってい していただくというような堂内荘厳をしております。 面、向拝口の入ったすぐのところに焼香の準備をし、 て自ら塗香をし、 は入ってはならん。檀信徒よ、玄関からお入りやす。 ましたが、塗香、触香が常設であります。本堂の正 これは私的なことでしょうが、天福寺の自房、 触香をし、堂内に入りましては、本尊正 やっとこ 面 そし

めていただきたいのであります。

出なくていいんです。檀信徒が塗香、触香して、焼香して、 がございます。この中で私、 自分自身でできるのは、

勝手に木魚をそれぞれに打ちながら。だんだん、だんだん

笏念

佛と百万遍念佛、双盤念佛ぐらいです。

た頃に、おもむろに裏堂から出ていきまして、その仲間に と木魚の音と口から出る南無阿弥陀佛がバランスよくなっ なむあみだぶつ、なむあみだぶつという音が活かされて、 これが一唱四下、合間打ちではなくて、基本、 頭打ち、

称えられていると受け止めております。 また、別時念仏会におきましても、皆さん方も体験が多

私も入れていただいて、称えさせていただいております。

そういうような事事を思いますと、皆さん方ももう本当

いと思います。最初、始まりはゆっくりと、合間打ち一唱

頭打ちに変じているという現象があろうかと思います。 でまいりますと、スピードが上がりまして、いつの間にか 三下で始まります。だんだんだんだんと滑舌よろしく進ん

ら自身のためにも日々に勤めていかねばならないのではな りなむあみだぶ、なむあみだぶと音に出す、実践行が、自 な教学的な事柄を心に留め置きしておりましょうが、やは に加行相伝を終え、また、璽書道場等も終えて、いろいろ

から出すなむあみだぶという音に主体があるのだと、 一度、再確認をしていただきまして、八五〇年に向けて、

要は、木魚の音に主体があるのではなくて、私どもの口

たりは、念仏は一千遍だと記されてある。

日々にたゆまず、資料の中でも言っています。忍徴上人あ

千遍で、六回だから六千遍になります。 忍澂上人は一日、六時に勤めをなしていた。一時ずつに 元祖様の伝記等で、

浄土宗には日常勤行式以 ごとき思いで、 元祖様は六万、七万称えたという。その数になぞらえるが 称えていただきたいということを最後にお

を感じております。

しょうと言ったって、伝わらないのではないかということ

それをせずして、檀信徒に、

念佛しましょう、

念佛しま

佛一会の念佛とでは、少しく違いがあろうかと思います。 と年会法事の念佛一会は似て非なるものがあるかなとも思 います。もっと言うと、別時念佛の念佛と日常勤行中の念 それで昨日、言いそびれましたが、日常勤行の念佛一会

外で笏念佛、百万遍念佛、 レジメにも書いておりますが、 双盤念佛、

踊り念佛、 大念佛等

伝えしまして、私の追加のことといたします。

— 52 —

ろしくお願いいたします。 伊藤 ありがとうございます。それでは、本庄先生、

してもそうなのですが、反省点が多々あります。そのうち、本庄 自分の申し上げたこともそうですし、資料を見返

一番大事だと思うところを申し上げます。

まず、タイトルの「お念佛からはじまる幸せ」の

せ」です。大きく分けて現世の幸せと来世の幸せの二つに

分けました。

**た巻げかけていこごがよして。これなどいこ言っていいま来世のほうは『往生要集』に基づいて浄土十楽をそのま** 

ど、いわゆる現世利益にはつながらないものなので、これま挙げさせていただきました。これは全くと言っていいほ

るこの娑婆世界での「幸せ」ではないということはわかりを「幸せ」と言ったときに、世間的な、我々が暮らしてい

やすいと思います。

財産が増えるとか、あるいは健康であるとか、あるいは寿八苦の世の中、これにまつわる幸せであります。例えば、おく必要があったかなと思います。一つは、いわゆる四苦現世の利益と言ったときの利益の中身は、二つに分けて

はないということです。

はっきり言うゞきごはなかっこかなこ思います。はないわけです。という意味で、いわゆる世間的な利益と命が延びるということは、究極的な悟りに直結するもので

ょ

があると思います。例えば滅罪増上縁が五種増上縁のうちもう一つは、現世の利益のうち、世間を超えていく利益はっきり言うべきではなかったかなと思います。

罪を滅するということは、それこそ悟りに向かって進んでの一つとしてあります(『新纂浄土宗大辞典』四七八頁)。

「幸いくために役立つものであります。

とであれば、直接には極楽往生、延いては覚りにつながっか。三昧増上縁。これも仏様や浄土を見せる働きというこ

それから、五種増上縁のうちの三つ目になるのでしょう

ていくご利益であります。

りますが、いわゆる神社へ参って頂くような現世の利益でかるわけでもなく、健康になるわけでもなく、寿命が延びるのは多少はあるかもわからないですが、ということは余り書いていない。阿弥陀様と親しい関係であるとか、あるいは滅罪、あるいは来迎が得られるということ、これは現世の利益ではあいは来迎が得られるということ、これは現世の利益ではあいは来迎が得られるということ、これは現世の利益ではあいる。

— 53 —

やすい言葉で言えば、宗教的な利益と世間的な利益をはっ が何かお金が儲かるのかなみたいに受け止めかねないなと じまる幸せ」というタイトルを見て、例えば檀信徒の方々 いうことで、そこはいくら現世の利益であっても、わかり そこをはっきり分けなかったがために、「お念仏からは 遠く通じていきます。共通です。 す。プラス、教えが全部なくなってしまった先の百年間も、

あと、浄土宗の存在意義も多々あると思いますが、 他宗

きり二つに分けなくてはいけなかったかなというのが一つ

あります。

にも書きました「万機普益」(『元祖大師御法語』前篇第八、 と比べてというのは余りやらないほうがいいかもしれませ んが、法然上人が特に強調しておられることは、プリント

後篇第一)ということだと思います。 通入という言葉があります。道綽禅師が聖道門、浄土門

ると言っておられます。それに対して法然上人は、個人的 の二つを分けられた上で、浄土門こそが通入すべき路であ

に踏み込んだ解釈をしておられます。

ここまで利益を及ぼすというのは、どこの宗派でも同じで 時代に関して言うものです。釈尊の在世はもとより正像末、 ということであります。一つは、遠く通じるというのは、 順番はちょっと忘れましたが、遠く通じる、広く通じる

> にご利益を得ることができます。これはほかの宗派と比べ 滅というのは仏教が滅んだあと、 て、優っている点であります。 百年間、そこまでも共通 在世も、法滅以後も、法

以上に悪い人はございません。 菩薩から、一番低いところは五逆の罪人です。五逆の罪人 にあずかることができるということだと思います。位高い それから、広く通じるというのは、誰でもが教えの利益

悪いことはできないぐらいの悪いことをした人でも、 ール無間罪で、これ以上悪い罪はございません。これ以上 五逆

獄であります。

というのは、熱地獄は八種類あります。一番下が無間地

無間地獄より下はありません。五逆罪イコ

- 54 -

の罪人でも南無阿弥陀仏を称えることで救われる。 一番位の高いところから下まで、これは広く通ず。 この

ように言われております。

られるというところが、 かに、はるかにでない部分もありますが、広く利益が与え す。時についても機についても、 遠く通ずが、時であり、広くの部分が機根の機でありま 浄土宗のほかと違う点であるとい 他の宗派と比べればはる

うことを補足させていただけたらと思いました。 以上です。 べきであっただろうということでご紹介いただき、

虚で、時間が長引かずに、きちっとどころか短めに終えて 伊藤 どうもありがとうございます。先生方、 非常に謙

いただきました

柴田先生は、念仏して、まさに極楽におられる阿弥陀さ

を強調していただいたと思います。 んのもとに往生できる、そのことが幸せなんだということ

佐藤先生は、いたみ、かなしみというものの経験の中に、

いたみ、かなしみがしあわせのほうに、振り子の片寄りの

ように振っていくんだと。それはまさに法然上人が現世で

そういう苦しみ、かなしみに苛まれている方々にどのよう に接しられたのかという、法然上人の寄り添うお姿をご紹

佐野先生は、まさに自行の念仏、それは追善回向とは違

介いただいたかなと思います。

にそれが幸せに向かうことなんだと受け取りました。 本庄先生は、幸せということについて、現世と来世とに 別物だと考えて、その自行の念仏が必要なんだ、まさ

いう幸せかというのは、宗教的幸せと現世的幸せを分ける 根拠を示して幸せを定義づけてくださった。どう 本庄

利益にあずかることについての優位性ということを補足し

ていただいたと思います。

いずれにしても「念仏からはじまる幸せ」というキーワ

せてくれるものであったと思います。

ードが、非常にさまざまな問題や意識を我々に思い起こさ 先生方のご協力で少し時間がございますし、始まるのも

ていただいよろしいでしょうか。 少し遅れましたので、会場からのご質問を一つご紹介させ 昨日いただきましたご質問の中で、「貴重なお話をあり

信仰の支えになるものと受け止めております。 ように、倶会一処の教えは私たちにとって大変ありがたく がとうございました。本庄先生、言及していただきました

— 55 —

師に至る前段階であると思われますが、いかがでしょう おりですが、善導義補助の七師は、どこまでも偏依善導一 宗義の補修に勤めておられた」というのは、おっしゃると

資料一ページの六行目にある「宗祖は、開宗以後も浄土

か」というご質問でございます。

ありがとうございます。下にお名前が書いてあり

ましたので、ご本人と少しお話しさせていただきました。 林田先生から、実は、私、この、偏依善導一師プラス善 善導大師だけではちょっと曖昧なところを、これできっ

導義補助の七人の師について、論文を書いたことがあると 失礼千万なことでございます。 捉えました。先生の論文を拝読せずに、想像でお話しして ちりしていく、自分なりに咀嚼して、そういうイメージで

おっしゃっていただきました。

読ませていただいた上でないとお答えできないと思います。 あとで教えていただけたらと思います。それをちゃんと うことかと言うと、諸行往生の可能性について、幾つか論 そういうことを思った根拠は一つだけあります。どうい

と思われて浄土宗に帰依されたのだと思います。私は善導 大師の教えを自分なりに咀嚼された上で、これで救われる 私がちょっと考えたことで言いますと、法然上人は善導 います。 文を書いて、安達先生と論争をしたいなと思って、待って 諸行往生は、善導大師のお言葉によると、百人の中、一

いろ 人か二人、千人の中、五人か三人と、一方ではおっしゃい

大師の教えだけでは浄土宗になりませんというのは、

うだなと思っていることはあります。

いろな意味で先生方からお伺いもしているし、自分でもそ ともおっしゃっています。これ、少し読んだだけでは、ど ます。ところが、千中無一、千人の中、一人もありません っちかなということで、それで論争になっている面もあり

るご法語(『念仏大意』)でおっしゃっています。その表現 をかたし」、一万人の中、一人か二人でさえ難しいと、あ

いので、初めて大谷先生の論文を見て知ったのですが、 がどこから来ているかと言うと、善導大師からは来ていな

五二ページのあたりです。中国の信仲という人が「専修正

というところをいいところ取りして、付けてみて、肉付け

東大寺講説の時点以降七人の思想家たちの、これ、いいな

して、浄土宗の教えにされたのかなと。

私のイメージでは、善導大師の教えが骨格としてあって、 人の論師たちについての詳しい論述があります。 派な論文集があります。それの二冊目の初めのほうに、 私もそれを参考にして、そう書かせていただきました。 大谷旭雄先生の『浄土教とその周縁』という二冊本の立

ます。

私の解釈はさておいて、法然上人は、「万が中に一二な

谷先生のご研究では「万が中に一二なおをかたし」という 業文」という著作を残しておられたらしく、その中に、大 だいて、 ああ、そのとおりだなと思えば、そのとおりに思

表現があるらしいです

つだけですが 人でさえ難しいですと確定されたと思います。この用例一

それを受けて法然上人が諸行往生は一万人の中、一人二

の信仲さんの表現を借りて、一万人の中、一人二人もなお そのように善導大師の解釈では、ちょっと曖昧な点をこ

で結論になったと、私は受け止めました。

難しいですよと合点されたというか、これが法然上人の中

ということで、繰り返しになりますが、私のイメージは

ラス七人。申し遅れましたが、その七人のうちに信仲さん 法然上人にとっては基本的なところは善導大師ですが、プ

ことを考えました。 た。肉付けをするときには自分なりの解釈も入れたという が入っています。そういう人たちで補助して、肉付けをし

そのように思いましたということです。 っとそうなんだろうと思いますが、一方では私は私なりに というわけで、林田先生がそうおっしゃるんだから、き

なので、これからゆっくりと先生の論文を読ませていた

います。そうでなかったら、論文を書きます。ということ

でお許しいただきたいと思います。

至る前段階だと思われます」という表現ですが、私は同時 っしゃる「善導義補助の七師はどこまでも偏依善導一 師に

話しているうちに思ったことがあります。林田先生のお

であってもいいかと思います。それは無理ですか。

七師の解釈をも肉付けに使われたと。 同時、つまり、善導大師の解釈を吸収しながら、 同時に

取っておられないので、先生のおっしゃるように

東大寺講説の時点では、まだ偏依善導という形は

林田

すか。 本庄 また勉強させていただくということでよろしいで

けはやめてください。お願いいたします。(会場笑 伊藤 ありがとうございます。私が司会のときに論争だ

ご質問がございます。密室道場における往生浄土見尊体の では、その件も含めまして、林田先生から柴田先生にも

— 57 —

大切さを訴えておられました。まさにおっしゃるとおりと

思います。

でしょうかというところも合わせて簡潔にお願いいたしま一蓮托生を伝える意義も見逃せないと思いますが、いかがそれと同時に大座具を敷き詰め、座具の伝、父子相迎、

柴田 おっしゃるとおりでございます。

つまり、

密室道場で往生浄土見尊体の道場表顕の義にも

意味をお伝えたまわればと思う次第でございます。意味をお伝えたまわればと思う次第でございます。

伊藤 ありがとうございます。

ここし、こここと。 それでは、始まって一時間近く立っておりますので、休

憩をさせていただきます。

開始は一四時一五分でございます。

おりますが、全てをご紹介できるわけではないことをご了先ほど言い忘れましたが、たくさんのご質問を頂戴して

承をお願いいたします。

「休憩」

したので、再開させていただきます。どうぞよろしくお願伊藤 お時間でございます。先生方もお揃いいただきま

いいたします。

まず佐野先生へのご質問を頂戴しております。

とについて、現在、浄土宗でどうすればよいか。それが七会が現状で、千回というのはなかなか難しい。その辺のこという問いかけです。年会の中では実際、二百回の念仏一という問いかけです。年会の中では実際、二百回の念仏一

考えでしょうかというご質問です。よろしくお願いします。

千箇寺で行われればよいとは思うけれども、

どのようにお

らありがたいと思います。

重要性を理解していただくために、蓮門六時勤行式という 式として法要集の中で念佛一会を何遍というふうには記さ のを資料として出させていただいて、そこには千遍とあり れてありません。それが現状です。ただ、その念佛一会の お答えになるかどうかわかりませんが、 日常勤行

ますよ。その時代には一日に六時の勤行を勤めていた。 すなわち一度に千遍で六回で六千遍。そしてその六千遍

という数、足りないでしょうが、元祖法然上人が日々六万

遍のお念佛を申しておったということに思いを馳せるため 朝夕の自行としての自分の念佛一会においては、まあ

千遍などお称えしていただければなというふうに私は受け

止めております。

というものは、本来、規定があるかなきかですが、いわゆ そして、追善供養回向の年回法事等においての念佛の数

思いを持って、その適宜、その場面場面で、いろいろな場 る念佛一会、称名念佛の重大性を檀信徒に伝えんがための

ように、その時に応じて、数に拘らずに勤めていただけた 百遍であったり、 五百遍称えられるときもある。その

す。

面があるかと思います。

る限り、それが私どもの浄土宗教師としての勤めではない で、祖師たちの思いを自行化他行というもので授かってい ら八五○年のときを迎えんとするときに、我々が受け継い かと思う次第であります。

お考えでしょうか。広がらなくてどうしますか。元祖様か

そして七千余箇寺の寺院より念佛の行が広がっていくと、

私の私見として見るなれば、八五〇年を迎えるにあたって、 現在の浄土宗に対してどうですか。うーん、考えますが、 また、お別時が七千余箇寺で行われればと思いますが

まず我々、寺院生活者が勤めねばならないことは、やはり

いてどんどんどんどん各地で勤める。 れ、教区であれ、教化センターであれ、 すが、そうもいかないのなら、法要組合であれ、 称名念佛を勤めるために、各自でなされれば一番 その組織組織にお 組寺であ

冬、四季を単位とするかしれませんが、 いろいろと模索して、始めていただけたらいいかと存じま て真摯に、教師だけの別時念佛、檀信徒を含めた別時念佛 回こっきりではなくて。一か月を単位とする、 別時念佛を開催し

いので

うか。 お答えになったかどうか、質問者の方、よろしいでしょ

伊藤 ありがとうございます。

たしましたので、本庄先生からお答えいただくことになろご質問ということですが、パネラーの先生方も概ね一致いそれでは、続いての質問でございます。全ての先生への

うかと思います。

「凡夫が報土に生まるることを示す我々、浄土宗教師は、「凡夫が報土に生まるることを示す我々、浄土宗教師は、 「凡夫が報土に生まるることを示す我々、浄土宗教師は、 「凡夫が報土に生まるることを示す我々、浄土宗教師は、

くという意味で使うのならば、それはよくないということの意味で、元々極楽にいて、娑婆へ出てきて元へ還っていいう表現を使うのはよくないということであります。本当と聞いております。一つ目は、我々、凡夫に極楽へ還るとと聞いております。一つ目は、我々、凡夫に極楽へ還ると

ので、その方向で理解するのがいいかと思います。が、勧学院で浄土宗の公式見解としてまとまったようです

ので、言わない方がいいということだと思います。います。そういうことは言い過ぎるとまたややこしくなるうと、使われているのでそういうことが言われるのだと思ただ、そういう還るという言葉が使われていないかと言

大生命という言い方は余りふさわしくないということになである、極楽は報土であるということからすれば、大宇宙、二つ目ですが、浄土宗の立場としては、阿弥陀仏は報身

ろうと思います。

るということで、他の宗派ではこのように説くということろいろな説があった上で、浄土宗ではこのようになっていいのかなと思っております。というのは、万事、仏説はいただ、間違いという言い方は、ちょっと控えたほうがい

これはあくまでも個人的な見解です。たほうがいいかなと思います。あろうかと思いますので、ちょっと言葉遣いには気をつけまうと、ほかの宗派の人が聞くとどう思うかということも

もあり得るということなので、間違い、間違いと言ってし

—60-√,

伊藤 ありがとうございます。先生方、 何かございます

それでは、そういうお答えでございます。

か。よろしいでしょうか。

てお伝えします。曲がってお伝えすることになると申しわ ます。長くご質問していただいていますので、私が要約し 続きまして、これも全員の先生へというご質問でござい

法然上人と親鸞上人の教科書記述については、 客観的記 けないことですが。

教科書ベースとするならば、承安五年における回心、ある 通認識について、多くの、一般の日本人の共通認識が高校 述に是正されつつある現状であるけれども、用語使用の共 いは立教、開宗などという文言の使い方には注意が必要だ

というご指摘でございます。

過去にも、浄土宗でもさまざまに議論されておるけれど 現代の僧侶と一般の方々に、教化に齟齬が生じる恐れ

分ける必要はないと思います。

には十分注意が必要だけれども、いかがでしょうかという があるので、回心、立教、開宗という言葉についての使用

っておりますので、お願いします。 これは代表して柴田先生からお答えを頂戴することにな ことでございます。

柴田 この問題でございますが、昔の、いわゆる香月・

福井論争を覚えていらっしゃる方はもう少ないのかもしれ

りません。香月・福井論争で一応この問題、宗公式見解と ません。私も、文献上でしか見ていなくて、現場は見てお

立教開宗とする。 いたしまして、四十八巻伝を典故にして承安五年をもって

能化と在家で齟齬が生じるのではないかというご質問でご - 61 -

いう意義のご質問であり、場合によっては、それは現場と、 そして、ただ今のご質問は、立教と開宗は同じなのかと

も含めた上で立教開宗で、これは複合語であって、立教は ざいましょうが、柴田個人の見解といたしますれば、伝法 立教、開宗は開宗と言って、例えば承安五年と選択集時と

典として元祖様の立教開宗というかもしれませんが、 います。というのは、一点目は、私ども、四十八巻伝を出 ある

いは『授手印』を典拠にすることはできませんでしょうか。 『授手印』が確か正行のことで、聖光上人のお言葉があ

ったあと、「一心専念弥陀名号(中略)

順彼佛願故」で開

また、ここで香月・福井論争を巻き返す必要もないと思

宗の御文がございます。そのあとに、上人の曰く、この文

ぬ」という一文もございます。を得ての後、「年来所修の雑行を捨て一向専修の身となり

接に聞きたもうた証拠として、我々にとってはこれ以上のこそを立教開宗の御文、そして聖光上人が法然上人から直言葉において、これを出典とさせていただきまして、これですので、聖光上人が法然上人より直接聞きたもうたお

とおりに立教開宗として承安五年において、説明していくて、また、聖光上人の法然上人から直接に伺ったお言葉のまでも我が宗にとりましては、法然上人のご経験どおりし

ない証拠として承り、法然上人における立教開宗は、どこ

ここで立教は立教、開宗は開宗と言って、『選択集』べきではないかと思います。

とはなく、私ども浄土宗にとりましては、公式見解におい題を持ってきたり、天台沙門源空という言葉を持ち出すこ

ていただきます私の見解でございます。以上です。ていいのではないかというのが、『授手印』を出典とさせて、承安五年春三月説において、このままこれからも言っ

先生方、ほかに何か、補足のコメント、よろしいでしょ

うか。

はい、ありがとうございます。

すので、それを合わせてのお答えをさせていただきます。生へということですが、同じような質問が重なっておりまそれでは、続いての質問にまいります。これも全員の先

く方便として現世利益を説く場合、どの程度まで許容範囲檀信徒の方など、信仰の入口にいる方々に深い信仰に導

柴田先生の先ほどの補足コメントの中に、宝くじは当たとお考えなのかというご質問です。

どのあたりまでというご質問です。

それに合わせまして、現場にて念仏による幸せを説くの

らないというようなお話もございました。それについても

間

若年層、お子様ですね、幼少期も含めて念仏からはじまるにどのようにすればよいのか。それから、人生経験の浅い

幸せをどのように伝えればいいのか。

益をどのように許容できるかというご質問でございます。どのように説くかという趣旨のご質問、それから、現世利本質的には違うかもしれませんが、念仏によって幸せを

これについて合わせてコメントを賜ります。

伊藤 ありがとうございます。

まず佐藤先生、 本庄先生からお話を賜ります。佐藤先生、 な表現をして、私は常日頃申し上げております。

やはり、「こうしたからこうなるよ」ということは申しま まず一つは現世利益のところでございます。私も

せん。それから、昨日の発表の中でも申し上げたように、 「どのようにお祈りしたら一番効き目がありますか」とい

ふうにはならないのが、言うなれば「縁」というものです

う言い方、これもやはり、こう祈ったらこうなるよという

よね。 を、好ましい方向のことばかりしか浮かばないものです。 私たち、日本人は、ともすると縁をいただくということ

なと思うのです。

ども、出会ってしまう縁」つまり、それが私たちにとって、 ご縁をいただくということは、これは、「わからないけれ よきことである場合もあれば、悪しきこと、好ましくない

ます。そして結果を求めてお参りをする、お祈りをするの してそれを「後ろ盾になってくださいますよ」というよう ではなくて、それに向かって努力してまいりましょう。そ ことである場合もあろうかと思います。 その縁のはたらきということを申し上げるようにしてい

いつも心がけております。 感のある念仏というものを、 うお方がよくいらっしゃいます。とにかくお念仏第一とい それから、現場でのお念仏感と言いましょうか、こうい

なと思っています。 生活感のないお念仏はなかなか伝わりづらいのではないか うことで、お別時の話も先ほどから出ておりますが、私は

場所、時間を設けるために生活が損なわれるのでは、どう 出てくるお念仏こそ尊いものでありますが、そのお念仏の と言われたところには、日常の中で一言一言、口をついて というのは、法然上人がお念仏の中に生活を置きなさい

それから、子どもたちを養うために、働いていかなければ ならないという人たちの働き具合だってあるでしょう。 いても、その中には寝たきりの人だっておありでしょう。 その生活中で「我が耳に聞こえるほどのお念仏」を申し どのような状況の中にあっても、どのような生活をして

上げる。そのお念仏こそが、大切で、もっと言えば、現実 私は大切にしていきたいなと、

どのように自分の妻の死を大勢の人たちに語るのかなと聞 二日に、アナウンサーの小林麻央さんが三十四歳で亡くな られました。私は、あれだけの有名人の市川海老蔵さんが のお話をよくしてきました。というのは、去年の六月二十 私はお施餓鬼とかお十夜の法話の機会に、次 かなと感じています。

いきました。」と。それから数日、麻央の命が終わったと 彼はこのように語っておられました。「麻央が旅立って き耳を立てながら、興味深く聞いていました。

そしてもう一つは、それから数日後、息子の勸玄ちゃん

いう表現は彼は一言も出しませんでした。

を抱いて、歌舞伎座の宙乗りをしているときに、お父さん

をしゃべっているのかな、お客様が見ているから、こうい が息子に何か語りかけているなと思って見ていました。何 うふうにしなさいよとでも言っているのかなと思ったら、

と仏様は見ていてくださるという存在、そういうものの説 と見ていてくださる存在、一人ぼっちでいたって、ちゃん 「ほら、ママが見ててくれてるからね」と言ったそうです。 私は、これは日本人の精神性の中にある、まさにちゃん

いところと感じています。

と思います。

恐らく私たち、浄土教においては、最もすばらし

と見ててくださっているよ」という説き方こそ、素朴であ って、一番皆に受け入れられやすい受け止め方ではない 同時に日本人の精神性に添っても、子供たちに「ちゃん

益を説く場合、どの程度まで許容範囲かというのがありま 加えることは難しくなりましたので、ご質問の中に現世利 本庄 佐藤先生からおっしゃっていただいたことに付け

した。勝手にそれに答えさせていただきます。 曖昧ですので、どの程度というのはちょっと言いにくい

のですが、先ほど現世利益にも宗教的なものと、それから、

然上人のお言葉がそこへ当てはまるかどうかわからないの の結果として説くことは大丈夫かなと思います。これは法 ただ、昨日申し上げましたように、ある程度、不求自得

さわしくないかなと思っております。

くあると思いますので、そういう縛りというのか、必要だ ですが。万事、専修念仏を妨げない範囲でということがよ

なほうをお念仏と結び付けて、余り積極的に説くことはふ 世俗的なもの、世間的なものがあると申しました。 世俗的

りますので、勉強しながら、持続的に我々一人一人が追及 ただ、専修念仏ということ自体がかなり難しい概念であ という名前の神社 若い人が一心に両手を合わせて恋愛成就を祈っています。 (恋木神社)がありました。

していくべき課題かなと思っております。 それから、若い人たちにお念仏をどう説くかということ

けて、世俗的はだめですよみたいなことを言うわけにはい です。今申しました世俗的と宗教的みたいなことを一々分

せになりますよぐらいのことは、実は私、普段、若い人に になるかもわかりませんが、それぞれこの世もあの世も幸 かないので、江戸時代の大日比三師の戒めには反すること

は申しています。

いように思っておりますし、そうしております。 あの世も幸せにしてくれるのがお念仏」と言ったほうがい ん。余り難しいことを言うよりはアバウトに、「この世も これは許されないと言われれば許されないかもしれませ

とはなかなか慣れてもいないし、ちょっと抵抗があったり すると思うので、その抵抗を少しでも和らげることをいつ

そのときに、若い人が阿弥陀仏に手を合わせてというこ

ます。

ので、入門として、そういうこともありかなと思っており もかかるし、かえって拒絶反応が起きるかなということな

したらいいかもわからないということがありました。 もどうしたらいいかと考えていたら、ひょっとしたらこう

あるときテレビを見ていましたら、神社に「恋何とか」

とすごいパワーをお持ちなので、お願いされたら幸せにし ょう?それと同じように、こちらの方(阿弥陀仏)はもっ のためならば、神社へお参りして一心にお願いされるでし そこで私は法事でお勤めをしたあと、「皆さんも恋愛成就 こういうことを若い人がするのかと、改めて思いました。

ども申しましたように、一々説明していたら、また、 で、問題かと言えば問題かもわかりません。けれど、 てくださいますよ」というようなことを言っております。 ただ、江戸時代のこの掟にはそぐわないかもしれないの 時間

- 65 -

ったかもしれませんが、この辺でかんべんしてください。 とをやっているということであります。ほかにも質問があ がこういうことを言うのもおかしいのですが、そういうこ 普段、教理を、それこそ論争もしながら研究している者

伊藤

ありがとうございます。

あるいは幼児層と分けて、考えていいかと思います。 柴田 ご質問は、小さいお子さんでも、ある程度青年層

えになるのはわかりますが、お互いにこういうお寺にしと まず一点目。お寺におじいちゃん、おばあちゃんがおみ

うございませんでしょうか。お子様から「お寺に来たよ

その意味におきまして、まずお子様、特に幼児の、

ちょ

ん、おとうさん、おかあさんに、「今日はお寺に行こうよ、 ~」と言ってもらえるお寺に。おじいちゃん、おばあちゃ

うお寺にお互い、しとうございませんでしょうか。 お寺に行ってみたいよ。今日もお寺に連れてってよ」とい

ずはお子さんの名前を覚えてること、「よう来たね~」と 言ってお菓子をあげたりということもございましょう。 にするためには、お互いどうすればいいんでしょうか。ま お子さんのほうから手を引っ張ってもらえるようなお寺

さん」でも、「まんまんちゃん」でもよろしゅうございま 話ができて、素直に仏様の話ができた、あるいは、「のの しょうから、赤ちゃん言葉かもしれませんが、わかりやす そして、お子さんのほうが、幼児のほうが素直に地獄の

> の場所ではございませんでしょうか。 お話ができるよ」と言わせてもらえるところの、ただ唯一 ん、おかあさんに、「さあ、誰とかに会えるよ、誰とかと れてきてもらったおじいちゃん、おばあちゃん、おとうさ 分が生まれてきた意味がわかり、そして手を引っ張って連

てどこ?」と言われたら、うちのお寺、世界で一番のパワ う。あるいは思春期に入りましても、「パワースポットっ の子だったら、中学校になってもお寺に来てくれるでしょ れてって」と言ってもらえるようなお寺にどうするか。そ うど小学校ぐらいのお子さんの方から、「今日、お寺に連

かと思います。そこはやはりご住職、ご寺族様とお子さん お子様とどうやってご縁をつくるかということに尽きる

ゃんに会いたい、あの奥さんに会いたい、お寺のお茶が日

との語らいであり、また和尚さんに会いたい、あのおばち 大きな声で言えるのではございませんでしょうか どこのなにがしよ」「横浜だったら生麦のあたりよ」と、 ースポットよと。例えば「北九州のパワースポットはどこ

にとりましては、多分、人間関係で初めて疲れを覚えると せん。そして青年層から若年層、つまり、中学生、高校生 うなお寺になることが、お互いのなすべきことかもしれま 本で一番おいしいお茶だと思うのよ、あるいは、お寺に行 ってお菓子を貰うのが一番楽しいのよと言ってもらえるよ 連れていかれるようなお寺にさせていただきとう存じます。 寺に連れてって」と言って、お子さんから手を引っ張 伊藤

悩みを本当に聞いてくれる仏様がいる場所。

ころでございましょうから、その疲れを打ち明けていい場

そしてもう一つ、不安、孤独、絶望という現代の病に一

ません。彼らに対して、裏切る存在はいないこと、仏様は せておいて、パワースポットに来て、自分の悩みを洗いざ 全部ちゃんと聞いてくれるということを、よく言って聞か 番かかっているのは、今の十代から二十代の世代かもしれ らいぶちまけていいのもお寺ではございませんですか。

きました。

そのためにはまずはおじいちゃん、おばあちゃん、おとう ちになって帰ってもらえるところがございましょうか。 ございましょうか。お寺以外に自分の悩みを全部話して、 許してもらって、仏様に抱きしめてもらって、温かい気持 お互い、そんなお寺にさせていただきとう存じますし、 お寺以外に自分の悩みを洗いざらいぶちまけるところが おかあさんに、「今日、お寺に一緒に行こうよ、お

> お答えになっていればと思います。 きょう、初めて柴田先生の話が耳に入ってまいり

とで子ども会が繁栄して、正力松太郎賞まで貰ったお寺が 誕生日ごとに必ずちょっとした物を持っていかれ、そのこ ら誕生日と名前を聞いて、それをちゃんと書いておられて、 い出しました。行くたび、行くたび、幼稚園の子供がい が、お子さんの名前を覚えていますかというので、今、思 ました。大変、感動いたしております。 奈良にございます。それを本当に、今思い出させていただ 私の知り合いのご住職、もうお亡くなりになった方です 賛同いたします。

のテーマにもふさわしいご質問を頂戴いたしております。 というところなのかなと思います。ありがとうございます。 パワースポットだそうでございます。 それでは、 やはりそういう努力が必要なのかなと、 生麦で笑ったのは、林田先生のお寺だからでございます。 次の質問にまいります。少し本質的な、今回 我々自身の自覚

覚える方からのご質問でございます。お念仏からはじまる幸せという言葉について少し違和感を

幸せを実感できない者であっても疎外感を感じない浄土

てそういうテーマを踏まえてどうすべきかということです。とにもなかなか賛同できない。そういうことで、我々としございます。不求自得のものをキャッチフレーズにするこ宗であるべきだという、本来のあり方を踏まえたお言葉で

がでしょうかというご質問でございます。はなく、苦の受容としてあるように感じるけれども、いか中では違和感を感じる。念仏の幸せというのは苦の克服で

でございます。苦を得んとして念仏の幸せに至ることはそ

もう一つ、よく似たご質問で、特に佐藤先生へのご質問

のとおりであると思うが、どうしても、苦と幸せの対比の

たが、世俗的なほうがちょっと前面に出ているような受けと言っても、先ほど分解して、宗教的と世俗的と分けましを見て、「不求自得」とおっしゃってますので、現世利益本庄 最初の質問をされた方は、このキャッチフレーズ

止め方をなさったのだと思います。

そういう受け止め方をなさったことについては、私もも

はっきり言うことが必要だと思います。と二つに分けて、世俗の方についてはそれは違いますよとと二つに分けて、世俗の方についてはそれは違いますよととおりです。幸せというものをどう考えるかということは、らちょっと言い方を変えたらよかったなと、先ほど申した

上げておきたいと思います。これで答えになったかどうかけで言ったわけではないということは、反省とともに申し

私としては、幸せという言葉を必ずしも世俗的な意味だ

はわかりません。

もう一つは、幸せ、幸せと言われても、お二人目の方も

思います。余り幸せ、幸せなんか言って、明る過ぎるだろりの方、これをどうしてくれるんだというようなことだとたっても自分を幸せだと感じることのできない事情がおあそのようですが、一生、苦しみ続けるような方、いつまで

何か出てきたらいいのですが、次がなかなか出てこないのほぼ不可能かなと思っております。ただ……ただと言って、それに対して、私、何か適切なことを申し上げることは

う。伝わってきません。そういうことかなと思います。

-

一つは、これも答えになるかどうかわからないのですが、

ことはできません。独覚はその中間です。こういうランク人には全てを理解します。けれども弟子は全てを理解すると、ほかの人たちとの違いはいろいろあるけれども、まずと、ほかの人たちとの違いはいろいろあるけれども、まずと、ほかの人たちとの違いはいろいろあるけれども、まずと、ほかの人たちとの違いはいろいろあるけれども、まずとはできません。独覚はその中間です。こういうランクとはできません。独覚はその中間です。こういうランクとはできません。独覚はその中間です。こういうランクとはできません。独覚はその中間です。こういうランクとはでは全ている。

としても、有限なものに終わってしまいますということがいうことをしないので、それができません。救おうとしたども、それ以外の人たちは、利他行としての教えを説くとをちゃんとわかるので、全員を救うことができます。けれもう一つあるのは、ブッダはありとあらゆる人々のこと

が三つあります。

あります。仏陀は全ての人を救います。

て全員を救うことができるけれども、現実問題としては全かと言いますと、仏陀の教え、これはあくまで可能性としいうことで、インドのある注釈書で、どういう説明をするただし、現実問題、全ての人は救われていないです。と

はある。これね、次の言葉を言おうとしてちょっと言いよいる注釈書を見たことがあります。これと完全に一致するかどうかわかりませんが、浄土の教えも、もう可能な限りの人たちをいろいろな意味で、この世も来世も幸せにすることができます。ただ、現実問題、いろいろな条件が重なって、幸せを感じることができないということがあります。それは仏陀でさえも、能力としてはありながらも、隅から隅までということはないように、浄土の教えも、どんなに説いても、その教えから幸せを感じることができない人はある。これね、次の言葉を言おうとしてちょっと言いよ

も幸せにしますということになってしまって、逆にこれは教えはこうですよということを言わないと、何でもかんでつまり、力及ばずということを前提とした上で、浄土のどんでいます。それは力及ばずかなということです。

嘘つきみたいになってしまわないかなと思います。

るのかなということで、自分の中ではちょっと納得しようもいかないという現実、それは浄土の教えについても言えか、能力は十分お持ちだけれども、現実問題としてはそういますが、今申しましたような仏陀のあり方というのですということで、教えに漏れる人は非常に重い課題だと思

かなと思っています。

伊藤 ありがとうございます。 同じ件に関しまして、佐

藤先生、お願いいたします。

佐藤 改めて幸せとは何かという根本的な命題を突きつ

けていただいたご質問だったと思います。

本当の幸せとは何でしょうか。皆さんはいかがですか。

手放しにいつでも笑顔の絶えない、そういうものが幸せな んでしょうか。いや、私はやはり涙を流しながら、悲しみ

きることの尊さとか、今生きていることの有難さとか、そ ながら、のたうち回りながら歩いていても、その中でも生

ういう実感するところに幸せはあるのではないかと思って

上がってから中学校を終わるまで義務教育期間の学校の体 はないので詳しくは申し上げませんが、私自身、小学校に 今ここでは、私の信仰体験や自分の生い立ちを話す場で

育を一回もやったことのない病弱な子どもで、しかも貧し

子供の頃に本当にどうしてこんなに悲しいのかな、

どうしてこんなに涙が出るのかなという体験を、いくどと

くて、

なくしたことがあります。

当に流していく中に、それでも生きている、それでもこう して笑うことができる命について、子供ながらに生きてい

しかしながら、悲しくて涙が出るのですが、その涙を本

るって有難いなと実感をした体験を持っております。 そんなとき、出会った言葉の中に、ほかでもないゲーテ

れば、本当の人生の味はわからない。」 の言葉がありました。「涙と一緒にパンを食べた者でなけ

ました。ずっと悲しみの中にのたうち回りながら、悲しみ 実は、私はこのときのパンを生きるための食と捉えてい

はこれは涙と一緒にパンというときのパンは、キリスト教 生の味がわかるのではないかと受け止めていましたが、実 の中に涙を流しながら、それでも生きていく中に本当の人

人生の意味はわからないという受け止め方ができるのでは の聖霊の形としてのパンだったのです。 つまり、涙と一緒に信仰を持った者でなければ、本当の

なかろうかと思います。

してねえ、気の毒だよねえという人の中にも、いや、本当 る私たち、そこにはたとえ周りの人たちが、あんなに苦労 それでも生きていく私たち、それでも見守っていただけ

に幸せですよとおっしゃる人は世の中にいます。同時に、 あんなに満ち足りて、裕福でという中にも、貪りながら生 るのではないでしょうか。 そして、例えば愛する家族をなくし、

涙の中に念仏を称

私たちはどちらを本当の幸せとして受け止め、それを説

く側でしょうか。それはおのずと知ることです。

そこで、たとえ苦しみもがき一命を尽きる中にも、のた

れ死んでいくような中にも、それでもお念仏を申した人を、

いかがですか、あんなに苦しくてね、報われなくってねと

つ」と称えた人のことを阿弥陀様は救ってくださるという いう人たち、ああ、不幸せな人生だと言うんでしょうか。 もし、その最後のときに一声、ちゃんと「なむあみだぶ

たちの立場ではないでしょうか。 ことを、ちゃんと認めて差し上げることのできるのは、私 だからこそ、どんなに苦労続きのお方であったとしても、

そういうものの働きの大きさを感じます。 それを認めてあげることのできるところには、そこに私は きっと善知識、そこに寄り添う人、それを認めてあげる人、 もし身内や親族の中にそういう善知識たる人がいなけれ

認めてあげる立場にある私たちこそ、その使命を負ってお ば、まさに私たち宗教家自身が、浄土極楽を、凡入報土を

> とができようかと思います。 て考えるならば、ちゃんと幸せに結び付くと申し上げるこ ではなく、むしろ本当の意味での宗教的な真実にのっとっ なると思いますが、本当に幸せに結び付くのでしょうか。 えている人、そういう経験のある人にとって念仏は支えに その幸せの意味解釈を世俗的な、世間的な幸せとするの

あなたのその苦労はちゃんとそのご縁のあった方々のとこ 何でこんな苦労続きだったんだろう、と思う人にも、いや、 そして、その人の生涯の中にまさに幸せを実感できずで、

できますよ。それがまさにお念仏だという説き方もできる ゃんとほかの方々のところへ振り向けてさし上げることも そして、あなたの苦労して、本当につらかった思いをち

ちはできるのではないでしょうか。

ろに、ちゃんと伝わっていきますよという伝え方を、

のではなかろうかと思います。

阿弥陀様の光明であるという意味であり、幸せになるとい ただきました。「藤井猊下の御詠歌は、悲しみを癒すのは それから、藤井實應猊下の御詠歌を最後に挙げさせてい

う意味ではないと思います」と質問用紙に書かれておられ

まさに、ここで言う幸せを世俗的な、世間的な幸せと捉

に受け止めることができましょう。 えたならば、そのように転じていくのではないというふう しかしながら、私は、先ほど来、申し上げておりますよ

することのできるという中には、この世の中の憂き悲しみ んなにつらい中であったとしても、ちゃんと私は幸せを実 の谷底を照らしてくださる阿弥陀様の光というものは、ど うに、どんなに悲しみの中にあったとしても、幸せを実感

まさに基調講演で藤本先生がおっしゃられたところの凡入 つまり、そこには、苦と楽というただの比較ではなく、 感することのできるものであろうと思います。

報土の極みであろうかと思います。

年過ぎても、涙ながらにして念仏を称える母親が存在する

そしてもう一つ質問用紙に、「高校生を亡くして、三〇

うね。 ことを忘れないでほしいです!」とちょっと強く書いてあ に思い起こしては、涙を流しながらお念仏を称えておられ ります。確かにこのおかあさんは本当に悲しかったでしょ つらかったでしょうね。そして、ずっと今も涙の中

るかもしれません。

と言われるかもしれない。 お子さん、亡くされて気の毒よね、ほんとかわいそうだね そしてそれは、世俗的な眼差しから見たならば、まさに

だいて、事例を一つご紹介いたします。 か。いや、私は実はそうではないと思います。時間をいた 判断は、三十年というここまでの時間でできるのでしょう だけど、いかがでしょう。このおかあさんの幸せの価値

ます。実は二十二年以上前のことです。まだ私もだいぶ若 これは二十二歳の息子を亡くされたご両親の話でござい

うございました。二十二歳のしかも東大生、本当に勉強が

先も内定しておったようでございます。 に誇りの極みだった。そして東大を卒業する四年生、 できて、親にしてみれば一人っ子で、その息子さんは本当

を、本当に苦しみに感じて、 が卒業論文をまとめ上げることができなかったということ てがきちんとレールにうまく乗って進んでいるのに、 この息子さんは首を吊って自死をされました。つまり、全 首を吊りました。 自分

それを第一に発見したのはおかあさんでした。檀家さん

ところが、正月を過ぎた卒業論文提出のメ切りの前夜に、

儀を勤めるところから、このご家族に関わることになりま ではなかったのですが、いわゆる葬儀屋さんの紹介でご葬 した。もちろん、どんなにお浄土の世界を説いたって、そ がよく出る中で、自分たちの死を思うようになりました。 その中で、今まで二十年以上、相続してきた、お参りを

れたようなご葬儀を体験いたしました。

りませんでした。柩にすがりつき、涙、涙の中に送り出さ

んなもの、そこでは聞き入れてもらえるようなものではあ

てお寺の行事に、春・秋のお彼岸やお盆や年回法要や、さ のではなく、何とか供養の形で継続してこの方々とつなが っていけたらなという思いで、接してまいりました。そし しかしながら、葬儀の場のみでご縁を断ち切ってしまう

まり、二十三回忌を迎えた年、親も、当時、息子を亡くし せな人生だったのかもしれません。それから二十二年、つ 姿は痛いようにわかりました。まさに世の中で見たら不幸 もちろん、見えられるに際し、うつむいていらっしゃる

来てもらって、共々、お念仏をお勧め申し上げました。 まざまなときに境内に墓地はありませんでしたが、お寺へ

たときには、五十代だった人たちが、もう七十代になりま そしてご夫婦は自らの死を考えるようになりました。

自

分たちも、いわゆる終活をしなければならないという話題

まさに上辺だけのものではなくて、このご夫妻には本当に きる、再会することのできるお念仏であるということを、 というものが、やがてちゃんと息子さんと出会うことので するときにはナムアミダブ、ナムアミダブと称えるお念仏

これだけ二〇年以上の月日が経ったけれども、あの息子に いですね」とおっしゃられました。 そして自分の死、我が死というものを思うときに、

実感として、「ああ、和尚さん、お念仏は本当にありがた

うなお姿でしたが、いまは何だか、背筋がふっと伸びて、 うものは本当に尊いものだ、有難いものだとおっしゃられ るようになりました。 ご夫妻のお顔を見ても、あのときの声もかけられないよ

を引き受けるということを聞いておりました。「どう、今、 私はそのときにお念仏からはじまる幸せのシンポジウム

る。私はこのご夫妻のお念仏から得たところの幸せは、そ 幸せ?」と聞いてみると、「はい、幸せです」とおっしゃ 明るいお顔でもって会釈をされ、お話をされます。

再会することができるお念仏の力は、阿弥陀様のお力とい

せられたものだと受け止めております。 利益こそ、まさに彼らには幸せというものを本当に実感を えて、お浄土でもって再会することのできるという報土の れまでの人生の苦しさや悲しさというものをまさに乗り越

時にこのお方も本当に苦しいことかと思います。亡くし、三十年過ぎても涙ながらに念仏を称えるおかあさ亡くし、三十年過ぎても涙ながらに念仏を称えるおかあさですから、この質問用紙を書かれた方が高校生の息子を

伊藤

どうもありがとうございます。

佐藤先生の、

しかし、このおかあさんもまた旅立っていくときに、ち

まさに私たちは、法然上人がそうであったように寄り添きのをちゃんとお感じいただくことができるというふうにまた、お浄土で再会することのできるお互いだということを感じるときに、いかがでしょうか。宗教的な幸せというを感じるときに、いかがでしょうか。宗教的な幸せというとのをあるとができるのではなかろうかと思うのです。

同時に、ただ世間で言うところの幸せと違う、その幸せ。って可能なことであろうと思うのです。

ます。

れば、これがまた継続的につながっていくなと感じており

うこと、そしてその善知識になること、これは私たちにと

の質問を通して受け止めさせていただいた次第でございま命題を、私たちは頂戴をしておるのではなかろうかと、こ変化をさせていく根本的な幸せの意味を問い直すところのもっと言えば、まさに世間的な価値観から真実の価値観に

長らく失礼をいたしました。

す。

ではないかと思います。いうものが、実は皆さん方の中にもそういうものをお持ちいは質問者のこういうご経験に満ち溢れた信仰者のお姿と

別部会を設けていただいて、そういう事例の発表がなされに、そうやってお念仏によって喜びの人生を歩まれ、往生に、そうやってお念仏によって喜びの人生を歩まれ、往生に、そうやってお念仏によって喜びの人生を歩まれ、往生かわかりませんが、次回、来年度の学術大会において、特かわかりませんが、次回、来年度の学術大会において、特かわかりませんが、次回、来年度の学術大会において、特さん自身の檀信徒の方々の中皆さん自身のご経験や、皆さん自身の檀信徒の方々の中皆さん自身のご経験や、皆さん自身の檀信徒の方々の中皆さん自身の

そういう用例を集めてみてはどうかと、皆さんにお勧めし わば現代版の妙好人伝あるいは往生伝のようなもの、

ていきたいと思います。 今回のシンポジウムで本当に皆さんの役に立ったのかど

の責任でございます。せっかくこのように佐藤先生や質問 うか、うまくまとめられたのかということは、ひとえに私

ち溢れ、幸せを感じておられる方の用例を集めていただく 者から提言いただきました、念仏信仰において、喜びに満 のを宿題とさせていただきます。

そして、我々自身の信仰の醸成ということのため、そし

て教化の方法ということを指し示す一つの例ということを

らば、ぜひともその研究発表の場にて発表していただきた 用例を集めていただき、もし特別部会が設けられましたな 示していただくためにも、皆さんに宿題としていただいて、

いと思います。

方の用例を共有できれば、 そのパネルという形ででも用例を発表していただいて、皆 さんと共に念仏で喜んでおられる、幸せを感じておられる どういう形態になるかわかりません。パネル発表なら、 一つの形になっていくのではな

いかと思います。

運営に携わる方々にはそのことを念頭に置いていただいて、 に関しては、いろいろとあろうかと思いますが、ぜひとも 来年度の学術大会がどのように運営されるかということ

まる幸せを体得、または望んでいるのかということを自問 藤本先生が、我々、浄土宗僧侶が自らお念仏から、 はじ 何とか実現していただければと思います。

自答すべきだと基調講演でご提言を頂戴いたしました。 また、ひょっとしたら、ここにお越しの皆様方が幸せと

る喜びをどう説くか。「恐らく何々すべきである、こうし いうものをどのように説くべきなのか、あるいは念仏によ

解というものはないわけでございます。

まさに我々は法然上人のお姿をしっかりと見ていくしかな 満ち溢れる姿を人々に見ていただくことしかない。 我々自身が念仏による幸せというものを体得し、 それは

宿題というものを新たなお試しということにさせていただ いということを学ばせていただいたと思います。 とりとめのない、まとまりのないことでございますが、

きまして、このシンポジウムを閉じさせていただきます。 パネリストの先生方、昨日から本当に長時間、 ありがと

なさい」という回答をお求めかもしれませんが、これは正 — 75 —

喜びに

うございました。

皆さん、改めて拍手をお願いいたします。(拍手)

司会 パネリストの先生方、伊藤先生、どうもありがとうございました。宿題という言葉は余り好きではないのですが、藤本先生からも自問自答すべき。自答すべきということは、伊藤先生、今、おっしゃったように答えなければならないということでしょうし、五人の先生の打ち合わせを間近で拝見していますと、前の五人だけで完結する世界ではいけない危機意識に溢れたシンポジウムにしようということで、ご企画いただきました。

お集まりの諸上人、先生方もご一緒にお考えいただけれ

ば幸いでございます。

もう一度、五人の先生方に大きな拍手をお願いいたしま

す。(拍手)

いただきます。

<u>J</u>

## 「所化寮定書」について

青 木 篤

史

一、はじめに

料集』第一巻には、それらの「所化寮定書」の原文の翻刻料集』第一巻には、それらの「所化寮定書」の原文の翻刻れた。また学寮での生活には様々な規則があり、それは増いた。また学寮での生活には様々な規則があり、それは増いい、生活全般の規則や、法問・安居に至るまで様々な規が、生活全般の規則や、法問・安居に至るまで様々な規が定められていた。その「所化寮定書」は元禄元年(一大八八)四月四日に発布されたものから享保一八年(一七六八八)四月四日に発布されたものから享保一八年(一七六八八)四月四日に発布されたものまで九個ある。『増上寺史三三)一〇月に発布されたものまで九個ある。『増上寺史書』第一巻には、それらの「所化寮定書」の原文の翻刻料集』第一巻には、それらの「所化寮定書」の原文の翻刻料集』第一巻には、それらの「所化寮定書」の原文の翻刻料集』第一巻には、それらの「所化寮定書」の原文の翻刻料集』第一巻には、それらの「所化寮で書」の原文の翻刻料集』第一巻には、それらの「所化寮で書」の原文の翻刻

が所収されており、

当時の規律を垣間見ることができる。

寺→学寮・学寮所化である。

そこで本論文では、その「所化寮定書」をはじめとす

二、『増上寺史料集』所収の「檀林法度」の数々たのか、その背景について考察を加えたい。変遷等により、その法度がどのように変化・変遷していっる、学寮・学寮所化方に出された法度を取り上げ、時代の

寺→本山・檀林、④増上寺→塔頭寺院・門末寺院、⑤増上刻され所収されている。それをまとめたものが次の【表別され所収されている。それをまとめたものが次の【表一】である。
 一】である。
 一】である。
 一】である。

| 法度名                             | <b>発布年月日</b>                    | 所収箇所                           | 分類  | 備考                        |
|---------------------------------|---------------------------------|--------------------------------|-----|---------------------------|
| 据上寺第十世感譽上人代 談義所璧書三十三箇条          |                                 | 『増上寺史料集』1.9                    | (4) |                           |
| 用工寸第   E監督工人                    | 慶長2年(1597)9月25日                 | 『増上寺史料集』1、9                    | 2   | - 加恩院潜誉→権林寺院<br>          |
| 源誉存應下読法度                        | 慶長12年(1607)5月朔日                 | 『増上寺史料集』1、22                   | (3) | 源誉存応→諸学寮                  |
| 徳川家康署判浄土宗法度                     | 歴史12年(1607)5月明日<br>元和元年(1615)7月 | 『増上寺史料集』1、86                   | 0   | 原宮仔心一·硝子景<br>徳川家康→増上寺     |
| 他川承康者刊伊工示法及<br>徳川秀忠署判浄土宗法度      | 元和2年(1616)11月                   | 『増上寺史料集』1、80                   | 0   | 他川家康→増上寸<br>徳川秀忠→増上寺      |
|                                 |                                 |                                |     |                           |
| 源誉存應下読法度                        | 元和5年(1619)初夏24日                 | 『増上寺史料集』1、105                  | 3   | 振誉存応→諸学寮<br>知恩院城登法雲→諸檀林   |
| 知恩院城營法雲諸檀林并二惣門中法度               | 元和9年(1623)4月8日                  | 『増上寺史料集』1、114                  | 2   |                           |
| 桑誉了的下読法度                        | 寛永6年(1629)5月8日                  | 『増上寺史料集』1、117                  | 5   | 桑誉了的→下読坊主大残               |
| 照誉了学所化入寺掟                       | 寛永9年(1632)9月25日                 | 『増上寺史料集』1、118                  | (5) | 照誉了学→所化                   |
| 徳川家光朱印増上寺法式                     | 寛永11年(1634)5月23日                | 『増上寺史料集』1、127                  | 0   | 徳川家光→増上寺                  |
| 南誉雪念所化方法度                       | 寛永16年(1639)3月18日                | 『増上寺史料集』1、130                  | (5) | 登誉知童・南誉雪念→所化方             |
| 諸宗寺院法度                          | 寛文5年(1665)7月11日                 | 『増上寺史料集』1、147                  | 0   | 徳川家綱→諸寺院                  |
| 老中連署諸宗寺院下知状                     | 寛文5年(1665)7月11日                 | 『増上寺史料集』1、149                  | 1   | 徳川家綱代老中→諸寺院               |
| 関東諸檀林掟書                         | 寛文11年(1671)正月12日                | 『増上寺史料集』1、155                  | 3   | 森誉歴天→檀林寺院(名越含む)           |
| 関東諸檀林掟書 公儀併当寺代々諸条目乾所収           | 寛文12年(1672)正月9日                 | 『増上寺史料集』1、160                  | 3   | 增上寺→檀林寺院                  |
| 老中連署諸檀林入院条令                     | 延宝3年(1675)閏4月20日                | 『増上寺史料集』1、161                  | 1   | 幕府老中→増上寺                  |
| 檀林所所化出世定書                       | 記載無し                            | 『増上寺史料集』1、166                  | 1   | 幕府→檀林寺院                   |
| 十七檀林住持誓詞案文                      | 不明 (延宝年間)                       | 『増上寺史料集』1、167                  | /   | 檀林寺院住持の署名のみ               |
| 上座三十八人誓詞案文                      | 不明 (延宝年間)                       | 『増上寺史料集』1、168                  |     | 上座の三十八僧の署名のみ              |
| 所化役者両人誓詞案文                      | 不明 (征宝年間)                       | 『増上寺史料集』1、169                  | /   | 所化役者の署名のみ                 |
| 江戸檀林四箇寺二臘誓詞案文                   | 不明(延宝年間)                        | 『増上寺史料集』1、170                  | /   | 江戸檀林四箇寺の二臘の署名のみ           |
| 寺社奉行連署増上寺条令達                    | 貞享2年(1685)11月                   | 『増上寺史料集』1、205                  | (I) | 寺社奉行→増上寺                  |
| 諸檀林掟書                           | 貞享3年(1686)正月                    | 『増上寺史料集』1.208                  | (3) | 生誉重玄→檀林寺院                 |
| 門末寺院法度                          | 貞享3年(1686)霜月朝日                  | 『増上寺史料集』1、209                  | (4) | 流誉古巖→門末寺院                 |
| 所化衆掟書                           | 元禄元年(1688)4月4日                  | 『増上寺史料集』 1、227                 | (5) | 増上寺→所化衆                   |
| 所化寮接書                           | 元禄元年(1688)9月7日                  | 『増上寺史料集』1、229                  | (5) | 流誉古巖→所化衆                  |
| 学療法度                            | 宝永2年(1705)正月                    | 『増上寺史料集』1、339                  | (5) | <b>满斧門周→所化学寮</b>          |
| 湛誉門周定書                          | 記載無し                            | 『増上寺史料集』 1. 343                | (5) | 湛誉門周→所化方                  |
| 滋誉門周門末掟書                        | 宝永2年(1705)2月25日                 | 『増上寺史料集』1、344                  | (4) | 滋誉門周→諸寺院                  |
| 上游法間議談定書                        | 享保元(1716)年4月                    | 「増上寺史料集』1、409                  | (5) | 増上寺役者→所化方                 |
| 所化寮定書                           | 享保2年(1717)正月                    | 『増上寺史料集』1、421                  | (5) | 増上寺役者→所化方                 |
| 所化寮定書                           | 享保4年(1719)10月5日                 | 『増上寺史料集』1、431                  | (5) | 増上寺役者→所化方                 |
| 演誉白随所化寮定書                       | 享保5年(1720)正月27日                 | 『増上寺史料集』1、432                  | (5) | 演誉白随→所化方                  |
| 上読法間定書                          | 享保9年(1724)4月                    | 『増上寺史料集』1、446                  | (5) | 増上寺役者→所化方                 |
| 所化寮風紀振粛二付達                      | 享保18年(1733)月日不明                 | 『増上寺史料集』1、494                  | (5) | 増上寺月行事→諸谷中                |
| 上読下読法問定書                        | 享保17年(1732)10月                  | 『増上寺史料集』1、505                  | (5) | 増上寺役者→所化衆                 |
| 所化寮定書                           | 享保18年(1733)正月                   | 「増上寺史料集』1、506                  | (5) | 増上寺役者→所化学寮                |
| 所化寮定書                           | 不明                              | 『増上寺史料集』1、508                  | (5) | 増上寺役者→所化学寮                |
| 所化寮定書                           | 享保18年(1733)6月                   | 『増上寺史料集』1、509                  | (5) | 増上寺役者→所化学寮                |
| 所化寮定書                           | 享保18年(1733)10月                  | 『増上寺史料集』1、510                  | (5) | 用上寸仮有一房10子景<br>増上寺役者→所化学寮 |
| 例化录及音                           | 享保18年(1733)10月                  | 『増上寺史料集』1、510                  | 4   | 相上寸仅有一別化子景<br>増上寺→諸寺院     |
| 型告升—和陸床足告<br>布薩戒并二軍書定書          | 享保20年(1735)10月                  | 『増上寺史料集』1、512                  | (4) | 理上寸→諸寺院<br>増上寺→諸寺院        |
| <u>作権収开</u> 聖書  正書  所化衆  結  更定書 | 学保20年(1735)11月<br>元文2年(1737)10月 | 増上寺史料集』1、523<br>  増上寺史料集』1、538 | (5) | 増上寺→諸寺院<br>増上寺月行事→所化学寮    |
|                                 |                                 |                                |     |                           |
| 所化衆規律定書                         | 元文4年(1739)9月                    | 『増上寺史料集』1、540                  | 5   | 増上寺役者→山内所化                |
| 所化学席心得                          | 安永8年(1779)正月                    | 『増上寺史料集』1、582                  | (5) | 增上寺役者→所化学寮                |

|     | 10                      |
|-----|-------------------------|
|     | Ų                       |
|     | め                       |
|     | Ŀ                       |
|     | <u>_</u>                |
| 坊   | す                       |
| 2/4 | ろ                       |
|     | 34                      |
|     | 法                       |
|     | 度                       |
|     | $\widehat{\mathcal{D}}$ |
|     | 357                     |
|     | じめとする法度の数々              |
|     | 々                       |
|     | ,                       |
|     |                         |
|     |                         |
|     |                         |
|     |                         |
|     |                         |
|     |                         |
|     |                         |
|     |                         |
|     |                         |
|     |                         |
|     |                         |
|     |                         |
|     |                         |
|     |                         |
|     |                         |
|     |                         |
|     |                         |

| 法度名        | 発布年月日            | 所収箇所          | 分類  | 備考            |
|------------|------------------|---------------|-----|---------------|
| 桑誉了的下読法度   | 寛永6年(1629)5月8日   | 『増上寺史料集』1、117 |     | 桑誉了的→下読坊主大残   |
| 照誉了学所化入寺掟  | 寛永9年(1632)9月25日  | 『増上寺史料集』1、118 |     | 照誉了学→所化       |
| 南誉雪念所化方法度  | 寛永16年(1639)3月18日 | 『増上寺史料集』1、130 | 5   | 登誉知童・南誉雪念→所化方 |
| 所化衆掟書      | 元禄元年(1688)4月4日   | 『増上寺史料集』1、227 |     | 増上寺→所化衆       |
| 所化寮掟書      | 元禄元年(1688)9月7日   | 『増上寺史料集』1、229 |     | 流誉古巌→所化衆      |
| 学療法度       | 宝永2年(1705)正月     | 『増上寺史料集』1、339 |     | 湛誉門周→所化学寮     |
| 湛誉門周定書     | 記載無し             | 『増上寺史料集』1、343 | (5) | 湛誉門周→所化方      |
| 上読法問講談定書   | 享保元(1716)年4月     | 『増上寺史料集』1、409 |     | 増上寺役者→所化方     |
| 所化寮定書      | 享保2年(1717)正月     | 『増上寺史料集』1、421 | 5   | 増上寺役者→所化方     |
| 所化寮定書      | 享保4年(1719)10月5日  | 『増上寺史料集』1、431 | 5   | 増上寺役者→所化方     |
| 演誉白随所化寮定書  | 享保5年(1720)正月27日  | 『増上寺史料集』1、432 | 5   | 演誉白随→所化方      |
| 上読法問定書     | 享保9年(1724)4月     | 『増上寺史料集』1、446 |     | 増上寺役者→所化方     |
| 所化寮風紀振粛二付達 | 享保18年(1733)月日不明  | 『増上寺史料集』1、494 | 5   | 増上寺月行事→諸谷中    |
| 上読下読法問定書   | 享保17年(1732)10月   | 『増上寺史料集』1、505 |     | 増上寺役者→所化衆     |
| 所化寮定書      | 享保18年(1733)正月    | 『増上寺史料集』1、506 | 5   | 増上寺役者→所化学寮    |
| 所化寮定書      | 不明               | 『増上寺史料集』1、508 | 5   | 増上寺役者→所化学寮    |
| 所化寮定書      | 享保18年(1733)6月    | 『増上寺史料集』1、509 |     | 増上寺役者→所化学寮    |
| 所化寮定書      | 享保18年(1733)10月   | 『増上寺史料集』1、510 | 6   | 増上寺役者→所化学寮    |
| 所化衆結夏定書    | 元文2年(1737)10月    | 『増上寺史料集』1、538 | 5   | 増上寺月行事→所化学寮   |
| 所化衆規律定書    | 元文4年(1739)9月     | 『増上寺史料集』1、540 | (5) | 増上寺役者→山内所化    |
| 所化学席心得     | 安永8年(1779)正月     | 『増上寺史料集』1、582 | 6   | 増上寺役者→所化学寮    |

【表二】『増上寺史料集』第一巻所収の「所化寮定書」をは た法度を抽出した表が、左の【表二】である。 次に本発表で考察する⑤増上寺→学寮・学寮所化に出され

このようになる。この表を一見してわかる通り、寛永六

年(一六二九)五月八日に、初めて所化に対する法度が発 布されてから、安永八年(一七七九)正月に至るまで、発

八八)四月四日以降、増上寺や所化に対して発布された法 また【表一】を一見してわかるように、元禄元年(一六 布された法度は二一あった。

度がほとんどであることがわかる。

三、「所化寮掟書」の内容の変遷

ていったのかについて述べていきたい。 本節では、実際にその掟書の内容が、どのように変遷し

考察を施していく。また、各条目については、便宜上、原 ここでは、①入寺②勤行③衣帯④生活の四項目に分けて

文ではなく、書き下して記載した。

①入寺について

掟」)のみであり、ここでは入寺は一五歳未満、『三部経 発布された、「照誉了学所化入寺掟書」(通称:「所化入寺 を読んでいない者、様子見悪き者、他宗の者が除かれてい まず入寺に関しては、寛永九年(一六三二)九月五日に

> る。これは、 後世まで変わることのないものである。

②勤行について

「所化衆掟書」と、享保元年(一七一六)一〇月発布の 勤行については、元禄元年(一六八八)九月七日発布の

「上読法問講談定書」、享保四年(一七一九)一〇月五日発

元年(一六八八)九月七日発布の「所化衆掟書」では、 布の「所化寮定書」の三つで触れられている。まず、元禄

一、律義勤行如法にすること。

一、両安居の節、

組中の連判吟味の上、

証文を差し出

と書かれ、享保元年(一七一六)一〇月発布の「上読法問 すべし。2

講談定書」では 一、木魚の使用禁止(3)

みると、円説の前から浄土宗で木魚が使用されていたこと しており、時代的に齟齬がある。この条目のみから考えて とある。浄土宗で最初に木魚を使用したのは、円説である とされている。この円説は、享保六年(一七二一)に出家

がわかり、今後考察の余地があると考えられる。

次に享保四年(一七一九)一〇月五日発布の「所化寮定

書」では

一、律義勤行如法にすること。学業に専念し、講釈

法問等懈怠無きこと。

問等は懈怠ないようにすることが定められている。勤行にとあり、当たり前のことではあるが勤行は如法に勤め、法

ついては、元禄元年の「所化衆掟書」でも書かれているこ

とがわかるので、三〇年間の中で再度触れられたと考えら

れる。

## ③衣帯について

八八)九月七日の「所化衆掟書」であり、その中には、して決められていたものについては、まず元禄元年(一六度にも「分限相応にすること」と決められているが、特化衣帯については、八つの法度で触れられており、どの法

一、縁輪以下の僧は絹衣の着用禁止。

一、頭巾・領帽の被着禁止。

享保四年(一七一九)一〇月五日の「所化寮定書」で、用できることがわかり、それ以外の僧はどうかと言えば、六六僧と、扇間席三四僧、一文字席五〇僧のみが絹衣を着とあり、絹衣が着用できたのは縁輪以上、すなわち縁輪席

と書かれており、綿衣や布細美(麻の着物)のみ着用が許ること。
一、一番輪以下の僧は、綿衣・布細美の衣を常衣とす

されていたことがわかる。

「所化寮定書」には、「所化寮定書」には、(一七三三)正月~六月に発布された

(※) 一、中臈以下の僧、色衫の衣を着用することを禁止す

著『法衣史』によれば、ることは、現代では一般的ではない。しかし、井筒雅風氏ることは、現代では一般的ではない。しかし、井筒雅風氏とある。浄土宗において色衫、すなわち褊衫・裙を着用す

ことである。 言・天台・浄土の各宗派に残っていることは興味深い言・天台・浄土の各宗派に残っていることは興味深い元代以前の唐代における本来の形式のものが、律・真直綴ではない褊衫・裙が江戸時代には一般的であり、

許されておらず、多くは直綴を被着していたものと考えらち、月行事一三院を除いた一七院の僧)以下の僧は着用がたようである。しかし、褊衫・裙は中臈(坊中三〇院のううであり、直綴(いわゆる黒衣)は当時一般的ではなかっとあり、当時は、褊衫・裙が一般的な本衣とされていたよ

れる。

がわかる。
その座次によって着用が許される衣帯が変わっていることその座次によって着用が許される衣帯が変わっていること

## ④生活について

かなりの変遷・追記も見られる部分である。生活については、数多くの法度に書かれている。また、

三九)三月一八日の「南誉雪念所化方法度」である。その生活について書かれた最初の法度は、寛永一六年(一六

内容を見てみると、

一、銭湯の往来禁止。

一、衣を被着しないで寺中・寺外往禁止一、歌舞見物をしてはいけない。

一、悪黨牢人抱置の禁止。

1、身だことでた。(fi)。 一、行方不明の僧、同じ寮に入ってはいけない。

一、博奕をしてはいけない。

一、寺外の人宿泊禁止

などがある。

この法度で注目すべき点がいくつかある、まず一つ目の

元禄元年(一六八八)九月七日に発布された「所化衆掟「銭湯往来の禁止」である。これについては、四七年後の

ことを禁じたのかを考察してみたい。『東京市史稿』市街書」でも触れられている。ではなぜ、ここまで銭湯へ行く元禄元年(一六八八)九月七日に発布された「所化衆掟

ったようである。ここでいう銭湯往来の禁止は、この風呂令が出たあとは、増上寺門前に一軒だけ残った風呂屋があし、寛永一七年(一六四〇)に吉原以外の風呂屋停止の法篇によると、ここでいう銭湯は遊女のいる風呂のことを指

屋に行くことを禁止したものと考えられる。

さらに享保五年(一七二〇)正月二七日の

化寮定書」でも

遊廓や、歌舞伎小屋のことを指すと考えられ、元禄元年よる。ここでいう「悪所」とは、先述の銭湯をはじめとするとあり、ここでも博奕・悪所の徘徊について触れられてい一、学業懈怠・盗賊・博奕・悪所徘徊の僧は追放

ことは驚愕に値する。

り八○年ほど時代を経た後も、このような取締りがあった

「所化衆掟書」にも「演誉白随所化寮法度」にも触れられさて悪所徘徊と同様に、「南誉雪念所化方法度」にも

ている、「博奕」についても考察してみたい。『東京市史

稿』 産業篇によると、この時代の博奕は「丁半博奕」であ

りサイコロを用いた博奕が一般的であった。本文には、

之候 僧侶男女の差別もなく、押晴れて博奕を打つ候と有」 (中略) 以後博奕の衆を御城へ被」爲」召、御直

門に懸さらし置事有 に被」仰渡 | 候ハ、惣て科人を仕置ニ言付、其首を獄 後略

とあるように、この時代は僧侶も博奕をし、厳罰を受けて

の通りであるが、『増上寺史料集』では、 いたことが窺える。 罰則について『東京市史稿』では先述

一、寺を追放し、

師匠・法類・肉縁に引き渡す罰則を

借庵の僧は、 課す。追放者の路銀は所帯を売却し償うこととする。 資具を売却し、 不足分は庵主が補填する。

組 悪僧を隠しおいた場合、当人は追放、 一・谷頭まで同罪或いは罰金過料。 寮主・同庵・

同庵の者も追放。その弟子が一六歳以上の僧は罰金過 一、博奕の宿とした庵主を追放する時、相手の弟子・

られる。

庵 は過料。 (二分)。同類ではない弟子は、過料の上他山。 谷頭は過料。 庵主が博奕の宿とした場合、 庵主は閉門 永久追放。 同 組

となっている。

このように

『東京市史稿』

記述の罰則とは

異なっているが、増上寺独自の罰則規定があったことが考

えられ、とても興味深

次に門限である。

門限については、

元禄元年(一六八

八)九月七日の「所化寮掟書」で、 一、門の出入りは暮六時(一七時~一九時。季節によ

者判形の木札に書き、帳場に札を申請すること。 (二〇時頃) まで許可する。六時以降罷出の僧は、 って異なる)まで。ただし遠方より帰寮の者は五 時

とあり、暮六つが門限であったことがわかる。しかし、当

時頃)と暮六つ(午後五時~七時頃)に寺の鐘が撞かれて ど差があることから、この門限も季節によって時間が異な 時の時間は季節によって異なり、夏至と冬至では二時間ほ いたようなので、 っていたと推測できようか。 門限もこの鐘の音で決まっていたと考え 当時は明六つ(午前五時 ( Ł

また、享保二年(一七一七)正月の「所化寮定書」では、 商人他山僧他寮の僧を寮へ招くことを禁止 ②

書」では、 とあり、また元文四年(一七三九)九月の「所化衆規律定

古著商を寮内に招き入れることを禁止

だろうか。その点については、稿を改めることにしたい。 とあり、 着商は、寺内に入り法衣・袈裟などを売り買いしていたの らく寺内にも出入りしていたものと考えられる。当時の古 当時 の江戸は古物商や古着商が盛んであり、 おそ

#### 四

する、 の変遷等により、「所化寮定書」がどのように変化してい 以上のように、本論文では、「所化寮定書」をはじめと 学寮・学寮所化方に出された法度を取り上げ、 時代

ったのかについて考察した。

度が出されていたこともわかった。八代将軍徳川吉宗が始 風紀を正すこと」があった。この改革により江戸の風紀は ものであることがわかった。特に享保年間には数多くの法 法度の数々は、そのほとんどが学寮・学寮所化に出 めた「享保の改革」の主な目的の一つに、「乱れた江戸 その結果、元禄年間以降安永年間に至るまでに出され ごされ た 0

厳格化されたのも当然のことであろう。

が増上寺学寮まで流れ込んでいたことを窺わせるものであ 府の影響を大きく受けていたことがわかり、 このように法度の数々を見てみると、学寮での修学は幕 風紀粛正の波

と増上寺との結び付きや、江戸文化と修学の結び付きにつ 今後も増上寺学寮での修学についての研究を進 め 幕府

いて考察できれば幸甚である。

る。

6 5 3 2 4 註5に同じ 同 増上寺史料集 1に同じ 大本山増上寺、 四〇九 二二九頁 四三一頁 昭和五九年

井筒雅風氏著 註7に同じ 『法衣史』 五〇頁 四三 頁

8 7

9

増上寺史料集』 卷一、 大本山増上寺、 一三〇頁 雄山閣出 版 昭和五九年 昭和四九年

10

特に衣帯や生活面に関しての法度が、

享保年間より細分・

11

註10に同じ

享保年間にこれだけの法度が出たのも当然と考えられる。

正され、元禄文化も終わりを迎えた。この点をふまえ、幕

府→増上寺→学寮・学寮所化へ法度が出されたと考えれば

1

二二九頁

20 20 17 16 15 14 13 12 23 22 19 18 註 註 註 10 10 10 に に に 同 同 同 じ じ 同同 註19に同じ 註10に同じ 註10に同じ 『増上寺史料集』巻一、二二九頁 『増上寺史料集』巻一、四三三頁 『東京市史稿』産業篇 『増上寺史料集』巻一、四三二頁 (東京市役所、 (大本山増上寺、 (大本山増上寺、 (大本山増上寺、 五三九頁。 四二一頁 昭和五九年) 昭和五九年) 昭和五九年) 昭和八年)

## 無能上人と「伊呂波和讃」について

### 赤 坂 明

翔

## 、はじめに

となり、広く檀信徒にも親しまれているが、諸本によって の念仏信仰を支えたものの一つに和讃の存在がある。無能 でに称えた念仏は三億六九三〇万遍であった。そんな無能 年は日課念仏一○万遍以上とし、三七歳の若さで没するま 島・山形地方を中心に活躍した浄土宗僧侶で、自らを「守 の代表作である「伊呂波和讃」は浄土宗吉水流詠唱制定曲 無能」と称するほど、深い念仏信仰に貫かれていた。晩 無能上人(以下、敬称を略す)は、江戸時代中期の福

内容の異同が少なからずある。本稿では、無能の和讃への

べからす

景等の考察をしたい。また無能筆「念仏伊呂波讃」の翻刻 紹介するとともに、「伊呂波和讃」の諸本の比較や撰述背 態度を再確認し、無能筆「念仏伊呂波讃」(無能寺蔵)を

と現代語訳も試みる次第である。

## 無能と和讃

無能は和歌や和讃を好み、

自らの念仏信仰の励みとして

に対して、 諷誦していた。 ば。只深く仰信して、かりにもなまさかしき心を起す よ。惣じて念仏の義を説き。念仏の益を顕したる物を 以の外の僻見なり。今よりは速かにその心を改められ 浄土を願ひ念仏を勤る身として。是を軽しめ嫌ふなど。 無能は和讃の際に故意に席を離れたある僧

弟子に毎晩「十楽和讃」や「来迎和讃」を唱えさせ、自身 態度を崩すことはなかった。また自身の臨終に際しても、 と厳しく誡めており、常に和讃は念仏の助業であるという

げる「称名正 うな無能の は称名念仏と共に聴聞し、 和 行の助業」という考えの中に深く通ずるもの 讃への態度は、 大いに感激されていた。 現在の浄土宗吉水流詠唱が掲 このよ 讃」(『無能和尚行業記』巻下、 一八五七年編集)、⑥

## 伊呂波和讃」の諸本

がある。

は歌 和讃\_ 讃」「浄土生蓮和讃」「無常和讃」「発願和讃」 (いろはにほへと…)の文字を句の始めに当てはめて の計六作である。その中の「伊呂波和讃」は、 の自 作と伝わる和讃 は 「伊呂波和讃」「帰命本願 「二河白 道 W ろ 略 和

作られた七五調の歌であるが、元来、

和讃は作者が不明

無能筆を中心に論じていきたい(翻刻と現代語訳は後述))。 伊呂波讃」が所蔵されている【資料1】。従って本稿では 讃」に関して福島県伊達郡桑折町の無能寺に無能筆「念仏 或 13 は疑問 0 付くものが多い。 しかし、 この「伊呂波和

不明)

の三つである。

次に無能関係の版本は、

4

「伊呂波

まず二二句目は、

制作年不明)、②不能筆「念仏伊呂波讃」(折本、

一七二二

述した「伊呂波和讃」の諸本を比較すると、冒頭から二二句

末尾の三つの点で内容の違いがみてとれる。

①無能筆をはじめ②③⑥⑦8では漢字

制作年

目、三五句目、

③「念仏伊呂波和讃版木」(四五句以下散逸、

し確認出来たものは、

伊呂波和讃」の主な諸本について、まず無能寺に現存

①無能筆「念仏伊呂波讃」(掛け軸

八所収)、⑤「伊呂波和讃」(『勧心詠歌集』小松谷御坊版 一七二一年刊、 淨 全

巻下、 和讃」(『吉水流和讃集』、二〇〇〇年刊) 和讃」(『釈教歌詠全集』五、一九三四年刊)、⑧「い 一七八二年刊)である。最後に書籍は、⑦「伊呂波 「伊呂波和讃」(『孝子善之丞感得伝』 ・ろは

和讃」「伊呂波和讃」「伊呂波讃」「いろは和讃」、 以呂波和讃」「阿弥陀伊呂波和讃」と様々であるが、 このように和讃の名称は、「念仏伊呂波讃」「念仏伊呂 等である。 他 にも

的にはここから始まるようである。そもそも和讃は年代や 名称は「念仏伊呂波讃」とみて間違いないだろう。これま いが、内容的にそれほど変わらないものが多い。 伝承によって漢字や仮名遣い等、多少の変化は避けられな わった後「念仏伊呂波讃」と書かれていることから、 五八句とされていたが、無能筆を見ると、 ○句、それに続いていろは文字を冠した四八句を並べ で和讃の内容は、 冒頭が一から一○までの数字を冠した一 冒頭一〇句が終 しかし前 正式 た計

げむべし」と内容が書かれているのに対し、④⑤では や仮名遣い等の違いはあるものの、「をきふしたちい しへのまゝに励むべし」とされている。無能の入寂の翌年、 には を また反歌は長歌の要約の意味も込められているため、この 無能も意図的にこの和歌を反歌として加えたと考えられる。 付けたのではないかと指摘している。すなわち当時、 には末尾に反歌を添えることが一般的であったことから、

史料的価値が高く、何故このような違いが生まれたのか不 宝洲によって編纂された『無能和尚行業記』は伝記として

明である。

「いづれの所に生れても」との内容が書かれているのに対 「ゐなのふし原」とは「猪名の笹原」の事を指していると ④⑤では「ゐなのふし原ふすとても」とされている。

次の三五句目は、二二句目と同様に①②③⑥⑦⑧では

こゝろ露もなし」(三六句)と続くのである。 の笹原のような風光明媚な所であろうとも、「のどけき 考えられ、つまり六道のいづれに生まれても、或いは猪名

最後に末尾を見ると、和讃は五八句目の「京九重の

台に」で終わっているが、①⑦には「今日よりは露の命も 花の

それ故に長歌に対する反歌の如く、 句だけ七七調となっているのは長歌の終わりと同じであり、 の和歌に関して多屋頼俊氏は、「京九重の花の台に」の一 ②<br />
③<br />
④<br />
③<br />
④<br />
⑤<br />
⑥<br />
⑧<br />
には「南無阿弥陀仏」が加えられている。こ おしからず花のうてなにおく身とおもへば」という和歌 和讃の終わりに短歌を

四、「伊呂波和讃」の撰述背景

伊呂波和讃」

の冒頭から一〇句は、

一心に阿

弥陀

和歌が「伊呂波和讃」の趣意を示しているといえるだろう。

三四句から五八句までは世の無常や苦を述べて速やかに念 べきこと、二六句から三三句は極楽に往生した後のこと、 弥陀仏に帰依すべきこと、一九句から二五句は念仏に励む かれ、独立讃としても評価が高い。一一句から一八句は阿 帰命すれば本願により極楽に往生出来ることが段階的に説

うに、この和讃のねらいが自他ともに「厭離穢土欣求浄 となすもの」と「伊呂波和讃」の撰述意図を述べているよ 洲が「信楽の誠を諷詠にあらはし。以て厭欣をすゝむる媒 は浄土教義における教訓的な意味合いが大きい。それは宝(<sup>(1)</sup>) 仏すべきことが説かれている。このように「伊呂波和讃

らだろう。しかし無能寺には和讃とは別に、無能筆

伊呂 たか

土」を勧め、念仏の教えに誘う方便とすることにあっ

波 歌<sup>[3</sup> (掛け軸 制作年不明) が所蔵されており、 無能自

ら次の様に心境を吐露している。

四十八首ノ歌口チ遊ミ侍リヌケダシコレ水茎ノ跡恥ク 弥陀ノ四十八願ニナソラヘテ伊呂波ノ文字ヲ冠ラシメ

彼国ヲ欣フ志ノ誠ヲ記シテ以テ称名ノ懶キ便リ柴ノ菴 拙キ言ノ葉ヲ書ヲキテ他見ノ嘲リニ預ンヲハ顧ミス唯

ノ徒然艸ニセント也

ためであった。けれど無能が和歌や和讃を自行のためにの 願う心を書き綴り、それを諷誦して念仏修行に励み勤める 無能が「伊呂波歌」を撰述したのは、自身の浄土往 生を

和讃を用いて民衆教化した様子は伝記に出てこないが、 時いろは歌が手習いに使われ誰もが理解出来たからこそ、 み用いたとは思えない。実際に無能が「伊呂波和讃」 等の 当

無能は人々に身近ないろは歌と七五調のリズムに浄土の教 えを込めたのではないだろうか。それは無能が入寂した北

半田塞耳庵で、一九四三年頃まで毎月一八日の集まりを

といえよう。いずれにせよ「伊呂波和讃」 も交えて念仏や和讃が唱えられていたことが物語っている 地蔵さま」と呼んで、手作りの煮物等を持ち寄り、子供 は、 無能の浄土

往生への深い思いが込められた重要な和讃であり、

生涯で

句を補った。

ある。 およそ一七万人を教化した原動力をここに見いだせるので

Ħ, おわりに

念仏の助業として和讃を重要視し、自他の信仰策励のため 平成三〇年は無能上人三〇〇回忌の年にあたる。

のみであり、 き僧侶としての姿であろう。現在の浄土宗吉水講にお に諷誦していたことは、時代が変わっても受け継がれるべ 伊呂波和讃」を詠唱する際は、 それ以降の四八句は全く馴染みのないものと 一般的に冒頭から一〇句 いて

檀信徒に少しでも広まり、 なっている。 本稿を通して「伊呂波和讃」が浄土宗教師や 信仰策励の一助となれば幸い

ある。

無能筆「念仏伊呂波讃」翻刻と現代語訳

《凡例》

原文の文字表記を尊重して、 現代語訳では、 意味を分かり易くするため 〔 〕で語 旧字等のみ新字に改めた。

無能筆「念仏伊呂波讃」(無能寺蔵)を底本とした。

リ益ウヘナキノリナレバ ロクドウ輪廻ハ魔境也(f5) 七宝荘厳微妙ノクニ チカクミチビキタマフナリ ニ仏ノ間ノマヨヒゴハ 十地願行成就セン 九品蓮華ノ上ニ坐シ 六通無礙 五妙快楽ノ体ヲウケ 四生麤悪ノ身ヲステ ヌルマモコ、ロノツマニカケ トナフルミナヲシルベシテ ホカニタヨラム道モナシ 八功徳水金池ノウチ 三心具足ノ修行者 ダツサカヒハトヲケレド ヤハヤタノメ慈父ノ弥陀 世安楽ノ御誓願 心帰命阿弥陀仏 念仏伊呂波讃 ノ徳ヲエテ ケ有ニカシコキミチヲキ マサニエガタキミヲウケテ ヤヨヨクオモへ人ゴトニ オソレオノノキ憂悩シテ **ヰヅレノトコロニムマレテモ** ウヰノスミカハヤスカラズ ラクハヒマナク国キヨ ナガク不退ノクラヰヲエ 子ム子ン仏道増進 ツ子ニ見仏聞法し レムゲノ上ニ化生シテ タノメバスグニ後ノ世 ヨニコエタテシオンチカヒ カナラズスクヒトラントテ ワガミゴトキノツミウドヲ ヲキフシタチヰニハゲムベシ クルシミツ子ニ身ニセマル ノドケキ心ツユモナク ム上菩提ニトクイタル ソノマ、無生ノ理ヲサトリ イ日ルイヤオコタラズ ウテナニヲク身ト思へハ ケフヨリハツユノ命モオシカラスハナノ セッナモイソゲイキタヘバ キノフミシヒトケフハ、ヤ サダメナキ世ノナラヒニテ テアシモヲカデイサムベシ ケウコ、ノヘノハナノウテナニ スナハチユキテムマレナン モハヤ日クレノタビノソラ エキナキワザヲフリステ、 シヅカニオモヒイマヨリハ ヒビニ修行ノ功ヲツメ ミズカラツ子ナキコトハリヲ メニミルマヘノハカナサ ユメトナリユクアハレサハ アスヲタノミテヲコタルナ エテマタイツヲカマツベキゾ コノタヒ生死をハナレズハ フシギニタヘナルヱンニアフ

- 一心に阿弥陀さまに帰命し奉ります
- 2 〔至誠心・深信・廻向発願心の〕三種の心構えを具えた 〔阿弥陀さまの〕 本願により現世と来世ともに安らかです

3

修行者は

- 4 四つの生まれ方であるかりそめの身を捨てて
- (5) 五つの感覚が清浄で妙なる身となり
- 6 六つの神通力が何物にも妨げられず
- 八つの徳を具えた池に咲く

七種の宝石で飾られた極楽浄土の

- 9 九種に分かれた蓮華の上に座ると
- 10 菩薩の願いと修行が完成します

念仏伊呂波讃

- さあ極楽へ参りましょう
- 少早く慈悲深いみ親なる阿弥陀さまを頼みなさい ① 六道の世界は魔郷です
- ⑤ 仏さまのいない世界を迷う私たちは 〔阿弥陀さま以外に〕頼るべき救いの道はありません
- ◇ 極楽は遥か遠くにあるように思えますが
- 「南無阿弥陀仏」のお念仏を道しるべとして
- ① この上もない功徳があるお念仏ですので 〔常にも命尽きる時にも〕近くお導きをいただけます
- さあよく考えなさい

- Ø 寝ている時であっても心に掛けて
- (1) 毎日毎晩怠ることなく
- 9 いつでもお念仏に励みましょう

7

私のような煩悩多き者でも

- 7) 〔阿弥陀さまは〕必ず極楽へ救いとろうと
- $\mathbb{E}$ 世にもすぐれた誓いを建てられました
- D

[極楽への往生を] 願えばすぐに来世では

Ø

- 〔極楽の〕 蓮華の上に生まれ
- $\bigcirc$ すぐに仏教の真理をさとり
- 9 常に阿弥陀さまに対面して教えを聞き
- ① 仏道修行が後戻りしない身となって ④ 絶えず無理なく仏道修行が深まります
- Ŧ 極楽は清らかで常に快適で
- 公この上もないさとりの境地へ速やかに到ります

労諸行無常の世の中は心が落ち着かず

- # 〔地獄・餓鬼・畜生・修羅・人・天の〕 いずれの所に生
- ② 心安らぐことが少しもなく

まれても

- ⑦ 怖ろしさで震えあがったり憂い悩んだりと
- 9 苦しみがいつも身に迫ります

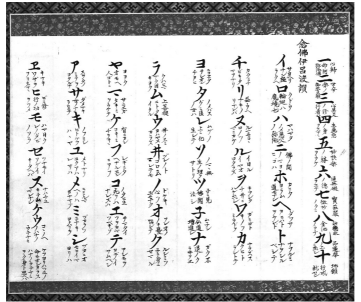
- 3 いま幸いにも人間として生まれ
- ⑦ 世にもすぐれた〔浄土の〕み教えを聞き 〔阿弥陀さまとの〕不思議なご縁に遇いました
- ②このたび迷いの世界を離れなければ
- 田いつまたこのご縁に巡り合えるでしょうか
- ⑦ 明日があると思って怠ってはいけません

⑦ 休むことなく〔お念仏に〕打ち込みなさい

- (#) 争 昨日見た人であっても今日になれば あらゆるものが移り変わっていくのがこの世の常であ りますから
- ③ 目に見える儚さではないでしょうか ④ 夢のように消えてしまう哀れさは
- ② 心静かに思って今よりは ③ 自ら無常であるという道理を
- ② お念仏の妨げになることは振り捨てて 毎日「南無阿弥陀仏」と称えて功徳を積みなさい
- ④ 夕暮れが訪れるように命が終わろうとしていますので
- 也 少しでも早く急ぎなさい 命尽きた後
- **炉** 九重に重なり合った極楽の蓮の台に ② 速やかに往き生まれるでしょう

悲しくはありません 今日よりは草葉の露のように儚い私たちの命であっても 極楽の蓮の台に往き生まれる身と

思えば



【資料1】 無能筆

- 1 年)、長谷川匡俊『近世の念仏聖無能と民衆』(吉川弘文館、二〇 —二、一九九三年)、多屋頼俊『和讃史概説』(法蔵館、一九九二 蓮和讃』と空阿の『文讃』について」(『印度學佛教學研究』四一 大学大学院研究紀要』二〇、一九九二年)、同「無能の『浄土生 無能と和讃の関係については、伊藤真宏「無能と和讃」(『佛教
- 五七丁ウ~五九丁オ。ただし無能寺所蔵の写本には、その後僧侶 厭求・不能編『無能和尚行業遺事』(一七七八年刊、個人蔵)
- 3 が大いに慚愧し和讃を仰信したところまで記されている。 宝洲編『無能和尚行業記』巻下(『浄全』一八、一七一頁)。
- る。今後、裏付けとなる新出資料の発見が求められる。 多屋頼俊氏は「発願和讃」を無能の自作の可能性が高いとみてい 讃」のみである。その他について伊藤真宏氏は「浄土生蓮和讃 先学の研究によると無能の自作と認められるのは「伊呂波和

5

同書(『浄全』一八、一三六頁)。

- 6 また無能寺に所蔵されている複数の什物帳等にもこの掛け軸の記 蹟不能代」、箱書には「無能上人真筆伊呂波和讃片仮」とある。 載があるため、無能の真筆で間違いないだろう。 無能の署名はないが、外題には「伊呂波和讃片仮名無能上人真
- 7 本資料は『桑折町歴史資料所在目録』(一九、一九九七年、一 四頁)に収録されている番号三九二「和讃」である。
- 8 前掲『和讚史概説』三一一頁参照
- 9 10 の目的が人に教へると云ふ点にある為に説明的であり、 技巧を用ゐた為に、章詞には若干の無理が生じて居り、 総本部、一九九〇年、 多屋頼俊氏は「伊呂波和讃は伊呂波や数字を句に冠すると云ふ 松濤基道編『浄土宗吉水流和讃解説書』(総本山知恩院吉水講 一四頁 教訓的で 和讃製作

文学的価値は余り高くは無いが、江戸時代の和讃の中で

- は傑れたもの、一つである」と評価している。(『和讃史概説』三
- 足ナリ故ニ古今ノ大徳朝暮念経ノ前後ニ高声ニ是レヲ唱へ信心増 及ヒ善導法然ノ凡夫報土往生ノ深秘ヲ述シ道俗男女順次往生ノ目 能上人ノ御作遠クハ釈迦一代ノ説教ヲ摂シ近クハ浄土三部経一論 右三巻之内」とある。伊呂波和讃について「此ノイロハ和讃ハ無 (写本)が所蔵され、奥書には「文政七申年冬月吉祥旦書写之 無能寺には「伊呂波和讃」の注釈書である『伊呂波和讃諺註』 前掲『無能和尚行業記』(『浄全』一八、一六七~一六八頁)。
- 13 和尚真筆也」とあり、什物帳等にも記載があるため無能の真筆で を冠した和歌がそれぞれ書かれている。署名はないが、裏書に 間違いないだろう。 奉納奧州伊達郡桑折町守一無能寺永鎮宝四十八首伊呂波歌無能 無能筆「いろは歌」には、七五調の和讃と違い、いろは四八句

進ノ色ヲ双眼ニ浮フ」と私見が述べられている。

- 14 等の和歌を詠み、浄土往生を故郷に帰る気持ちになぞらえて表し 皆経」(『浄全』二、三八頁)を歌ったものと思われる。無能は他 残念ながらそれがどのようなものであったかは現在不明である。 ような鈴を使い、独自の旋律で和讃が唱えられていたそうだが、 ているようであるが、ここでは檀信徒教化を考え「極楽へ参る」 にも「極楽を我ふるさと、聞しよりいつこも旅の心地こそすれ\_ この二句は『観経疏』の「帰去来魔郷不可停曠劫来流転六道尽 無能寺住職佐藤伴美上人にお話を伺った。当時は「金剛鈴」の
- にご協力を賜りました。記して深く感謝申し上げます。 本稿作成にあたり無能寺住職佐藤伴美上人並びに石川達也氏

# 捨世地・荒井山九品院の清規について

朝

岡

知

宏

| 於院内知音之僧俗者勿論父母多里共止宿者堅可相 | _ | 7 | 2 一 方丈御規約之條数急度相守可申事        |
|------------------------|---|---|----------------------------|
| 策励見届転々可有之事             |   |   | 1 一 恭敬三宝敬上慈下同入和合之事         |
| 附 随従之間其四威儀三業及其器量如不如称名  |   |   | 規定                         |
| 臘及拝綸席初登山後三年衆中可為末輩之事    |   |   | 目の冒頭にアラビア数字で番号をふった。        |
| 諸山住侶於有横入随従者勿論仮令雖為老年不構法 | _ | 6 | る。以下「略清規」)の原文を次に挙げる。便宜上、各条 |
| 附 不得讒佞他人説其過悪之事         |   |   | まず、現在確認できる清規(仮に「九品院略清規」とす  |
| 常懷慚愧報国師父母之四恩可為慈悲柔和善順之事 | _ | 5 |                            |
| 禁脱衣                    |   |   | 少し検討を加える。                  |
| 附 常須知院内席床浄触仮令結界之内といへ共  |   |   | 本稿では、この九品院に伝わる清規を紹介すると同時に  |
| 之事                     |   |   | 地であり、今も多くの僧侶を育成している。       |
| 法王殿勿論諸堂境内等之表裹掃除尋常不可由以断 | _ | 4 | 本行者(以下敬称略)の弟子である徳住の開創になる捨世 |
| 徳本行者御遺誡勇猛ニ可為勤修之事       |   |   | 愛知県岡崎市にある荒井山九品院(以下九品院)は、徳  |
| 附 随従之輩日課三万称以上可相勤者勿論先師  |   |   | 1:<br>1<br>&<br>1:         |
| 昼夜五時勤行無懈怠精修可有之事        | _ | 3 | はこりこ                       |

断若無據致止宿候ハ旅籠屋江可致案内之事

若房中有病僧者無嫌有其臭穢常経営薬湯飲 食之知好忌数除糞穢可念仏加祐使病苦去之

右之條《無違犯堅可被相守者也

月日 知事

以上が 略清規」原文であり

山内大衆の生活規定であります 此の規定は当九品院の開山上人徳住和上より伝承の この保持こそ当山

の生命と信します

昭和卅九年三月再製

荒井 山九品院 十一代

という附記とともに額装されている。

徳住自筆の清規と九品院清規、 略清規

行業記』) の中には

九品院に伝わる徳住の伝記

『徳住上人行業雑記』

( 以 下

説浄法結縁授戒法則等ニ至ルマテ遂ニ記シ法孫ノ為ニ 盂蘭盆供自恣法半月布薩式大小結界作法羯磨法心念且 自筆ニ五時勤行一向専念ノ規又而作沙門順律ト施食法

校合スヘシト示サレタリ

という記述があり、徳住自筆になる清規があったことがわ かる。(以下「自筆清規」)

これは上州の相円寺の住職をしていた文政元年の記述で

清規」を基として作成されたと考えるのが自然であろう。 あるが、天保六年に定められた九品院の清規はこの「自筆

り「獅谷白蓮小清規」のように日分規や年分規などを含む 「自筆清規」は残念ながら現在確認できないが、右の文よ

詳細なものであったことが推測される。他にどのような記

父ハ其三十代、繁右ヱ門ト云リ。 天性正直ニシテ、常 述があったかは推測するほかないが、『行業記』に

二仏祖ヲ拝シ、両親ニ額キ一礼ヲノベ後ニ膳ニ向ヒ必 二諸子ヲ教諭スルニ毎朝洗面シテ先、日月ヲ拝シ、次

ズ合掌、十念竟テ箸ヲ取シムルヲ常規トセリ。今ニ至

マデ定規トス。

があったことが想像できる。

とあることなどより、食作法なども含む非常に細か

い規定

られる「九品院清規」の中より、 なものであり、「自筆清規」を基にして作成されたと考え 一方、「略清規」は先に挙げたように七条からなる簡潔 総規の部分のみを抄出し

たものであろう。

## 持律の重相

引用した『行業記』の文の中にある「而作沙門順律」とい本稿では、「略清規」の内容を検討するにあたり、先に

う語句に注目したい。

の必要性を強調している。

捨世派の清規や『続蓮門住持訓』などをみると、学ぶべい。(5)

ことがわかる。

などの戒学関係の文献が挙げられていることが特徴としての清規には『教誠新学比丘行護律儀』(以下、『教誠律儀』)比べてみると、九品院と同じ徳本流の捨世地である一行院要・勅伝などを挙げているものが多い。これらの書名を見き書物として三経一論や観経疏・選択集・西宗要・東宗

徳住が徳本を通じて直接律について学んだ形跡は確認で

違いない。

寺の叡弁を戒師として受戒したという記述もある。 世違いない。事実、『行業記』には徳住は九品院開創後の の影響により律について強く意識するようになったことは の影響により律について強く意識するようになったことは きないが、一行院が戒学文献を重視していたように、徳本

## 教誡律儀』の影響

の条目のうちかなりのものが『教誡律儀』と酷似しているのである。いま「略清規」の表現について見てみると、そ丘が守るべき律儀を二十三章四百六十五条にて詳説したも『教誡律儀』とは、四分律の大家である道宣が新学の比

するにあたって『教誡律儀』の律条を参考にしたことは間律儀』とは異なる内容の条目もあるが、徳住が清規を作成然のできである。しかし、その律院清規でさえ、これほど然るべきである。しかし、その律院清規でさえ、これほど然るである。しかし、その律院清規でさえ、これほど然るがようである。

|                                                                                                                                                                                                                                                         | 5 附                                                                | 5                                                                         | 4 附                       |        |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------|---------------------------|--------|
| 若房中有病僧者                                                                                                                                                                                                                                                 | 不得讒佞他人説                                                            | 事順之事<br>善順之事<br>善順之事                                                      | 席床浄触<br>原令結界之内と<br>がへ共禁脱衣 | 「略清規」  |
| <br>   <br>     <br>     <br>     <br>     <br>     <br>     <br>     <br>     <br>     <br>     <br>     <br>     <br>     <br>     <br>     <br>     <br>     <br>     <br>     <br>       <br>       <br>         <br>         <br>             <br> | 不得向師前讒侫他人説其過悪死入地<br>不得向師前讒侫他人説其過悪死入地<br>「事師法第三」四十二<br>(不得彊知他事論他過非) | 常懷慚愧念報四恩旁資三有常須慈悲柔和善順論云夫言慈者意在<br>「在院住法第五」二十六<br>「在院住法第五」二十六<br>「在院住法第五」二十六 | 須知院内床席触浄触者当須浄之            | 『教誡律儀』 |

|                                                 |                   | 7                    | 附                  |        |
|-------------------------------------------------|-------------------|----------------------|--------------------|--------|
| 去之事<br>念仏加祐使病苦                                  | 数除糞穢可             | 飲食之知好忌               | 常経営薬湯              | 無嫌有其臭穢 |
| 去之事      「看和尚闍梨病法第十九一十二念仏加祐使病苦 (常念観音菩薩願師所苦早得痊平) | 「看和尚闍梨病法第十九」七数除糞穢 | 「看和尚闍梨病法第十九」四所忌之食不與食 | 「看和尚闍梨病法第十九」三常経営湯薬 | 不得嫌有臭穢 |

これは離衣宿戒に関するものというよりも、 ぐことなかれ」というような条目はよく見られる。 も「白衣にて往来すべからず」「沐浴や便の他は法衣を脱 ているように思われる。実際『蓮門住持訓』や他の清規に ている場所であっても速やかに袈裟を着用すべき事を示し

須く五条を著すべし。若し無くんば七条を反し被るを、之 えると、『教誡律儀』に「凡そ作務し及び洗漱せん所には、

だが、単独の条目ではない上に直前の文章を踏まえて考

しては若干注意を要する。文章だけを見て判断するならば、

離衣が許され

なお、右表で空欄になっている4条附則の後半部分に関

を許す。」とあるように、 掃除の際にも袈裟を着用すべき

ことを強調している条目であるとも考えられる

当か否かという問題でもあるため、本稿ではこの部分が具 割しただけであり、そもそも分割して考えること自体が妥 半部が 接的な関係が薄いものも存在する。しかしこの部分では前 確かに「略清規」全文を見渡すと7条と附則のように直 『教誡律儀』の引用であるというだけで便宜的に分

その他、 戒律関連文献の影響 体的に何を示しているのかという判断は保留としたい。

に特徴的である。この5条と附則は共に『教誡律儀』の引 が真実であっても他人の悪口を言わないよう誡めている。 あれと述べており、 口論を誡めている清規や法度は数多いが、この文言は非常 5条では慚愧の心を懐いて四恩に報い、 両者の関連はそれほどないようにも見 附則では讒言はもとより、たとえそれ 慈悲柔和善順で

心に住し。たゞ他の賢徳を見て。斉しからんと悕ふべ 菩薩戒受るものは。菩薩の道を学び。慈悲柔和善順の しかるを姦く人の過を見咎め説くは。第一無慙愧

える。だが、普寂『菩薩三聚戒弁要』を見ると

用ではあるが一見、

の行なり。深くこれを慎しむべし。

あれ」と説く5条の附則として加えられたと考えることも 「人の過を説かないよう」という誠めを「慈悲柔和善順で と記されている。断定はできないが、この文を踏まえて

小結

十分可能であろう。

りの部分に『教誡律儀』を引用するに至ったのだろう。 でも特に持律を重視している。結果、簡潔な清規の内かな 住は晩年に法隆寺にて受具しているように、徳本門弟の中 順律という単語をキーワードとして少し検討を加えた。徳 った。他の法度や捨世地清規との比較を含め、 本稿では条目一々の内容について触れることはできなか 以上、 捨世地・九品院の「略清規」を紹介するとともに、 後日改めて

値遇による再発心、 にして徳住の甥でもある角谷隆音の著と伝わる。 細に記した一代記。本書には遺弟述とあるのみだが、 両親の家系にはじまり、 往生、三回忌に行った遺弟による改葬と、 誕生、発心、檀林修学から拝綸、 徳本 詳

1

略清規」の特徴について検討を行いたい。

- 3 忍徴による法然院の清規、「獅谷白蓮小清規」(『浄全』一八/ 不詳。廃寺か。
- 二下四
- 5 4
- など 関通「弟子に示し給ふ書」(『雲介子関通全集』五/三〇六上)
- 6 第四条、 五条(『四休庵貞極全集』中/一四二〇

「天暁山規約」第一七条(『徳本行者全集』三/三二〇)

- 稿では別伝である『行業記』の記述に依った。 授けられていることから、霊潭のような自誓受戒ではなく、三師 足戒を授かっている。同時に受戒した本弁と本満は沙弥戒のみを (『浄全』 一八/四四○下一六)では叡弁は証明のみであるが、本 七証による受具であろう。なお、『徳本行者伝附録法弟小伝』 この時、叡弁に夢告があったことにより、 徳住のみ一夏にて具
- 期こそ違え、共に徳本に師事している。また、慧頓も徳本に弟子 冏であるのに加え、十二世慧頓は文化九年、徳住は同十二年と時 入り後に叡弁のもとで沙弥戒を受戒している。 なお、徳住と貞照院は縁が深い。徳住出家の遠因は貞照院十世穏 律の拠点寺院・貞照院の清規、徳巌による「中山蓮社清規」など。 (田中祥雄「浄土律院の生活とその子弟養成」:『教化研究』 一二)。 前掲の「獅谷白蓮小清規」や、それを基に作成された三河浄土
- 6条ならびに附則 (座次について)

「正蔵」四五/八七〇~

- 12 11 とされる場所(結界)がある。(道宣『四分律比丘含注戒本』: つとして摂衣界といって一時的に三衣から離れても罪にならない 『正蔵』四〇/四三七上一四) 律では三衣から離れることを誡める(離衣宿罪)が、例外の一
- 13 「在院住法第五」四十六(『正蔵』四五/八七〇下二〇)

# 『選択集』第八章、総・別の三心について

市川定敬

### はじめに

の置き様として三心を説く章であるが、その最終部には、『選択集』第八章「三心篇」は念仏往生を求める者の心

この三心は総じてこれを言えば、諸の行法に通じ、別

してこれを言わば、往生の行に在り。いま通を挙げて

『総の三心』、往生の行に存る三心を『別の三心』と呼ぶことある。本論では仮に、諸々の行法に通じるとする三心を別を摂す。意すなわち周し。

るが、「諸の行法に通じ」る〝別の三心〟をどのように理まさしくこの第八章が説くところであり、容易に理解でき

ととする。往生の行における三心すなわち〝別の三心〟は

解するべきであろうか。この問題について考察していきた

「諸の行法」に通じる三心

える箇所である。したがってまず第八章の構成を概観して問題となる記述は、第八章の最終部であり、総結ともい

おきたい。

### 【引用段】

『観無量寿経』上品上生 三心を発して往生する

善導『観経疏』散善義

· 至誠心 = 真実心

自利真実・利他真実

・深心=深信

・二種深信

ただ仏語を信じるべき、四重破人への対応

- 回向 発願心
- 見解の異なるものへの用心
- ・二河白道喩
- 還相廻向
- 三心を具すれば必ず往生する。この三心は定善にも

### "往生礼讃

通じる。

安心・起行・作業の安心は三心である。三心の一つ も欠けたら往生できない。

- ・往生を求める者は必ず三心を具えなければならない。
- 至誠心とは内外相応の心である。

深心は深く信じる心である。

回向発願心は別の釈に依る必要はない

「この三心は総じてこれを言えば、諸の行法に通じ、

えて忽諸せしむること勿れ。」 て別を摂す。意すなわち周し。行者能く用心して、あ

以上、 [観経疏] を中心とする引用段の、 至誠心では自

利真実の箇所において真実心中に「阿弥陀仏および依正二

び依正二報を供養」「彼の阿弥陀仏および依正二報を思想、 報を讃歎」「合掌礼敬して四事等をもて彼の阿弥陀仏およ

そして釈尊の『観経』説示、『阿弥陀経』における諸仏の 二種深信のうちの信法において阿弥陀仏の四十八願への信 観察、憶念」することが説かれ、深心では言うまでもなく、

証誠を信じる旨が説かれる。そして廻向発願心では特に二

れる。したがって、『観経疏』に説かれる三心は念仏往生 河白道喩において阿弥陀仏の浄土へ心を向けることが説か

心に「今弥陀の本弘誓願、名号を称すこと、下、十声一声 ていると見るべきである。また、『往生礼讃』の引用も深

を求める者の心の在り様、すなわち、別の三心、が説かれ

念も疑心有ること無し」と明らかに念仏者の心構えとして 等に至るに及ぶまで、定んで往生を得と信知して、乃至一

別してこれを言わば、往生の行に在り。いま通を挙げ の説示である 対して私釈段はどうであろうか。至誠心は内外相応に関

する説示のみであり、深心は「二種の信心」すなわち二種 いような「生死の家には、疑いを以て所止と為し、 深信と九品への言及が有るものの、善導大師には見られな

城には信を以て能入ると為す」との念仏行に限定し得ない

— 100 —

段に説かれる内容を指すものと思われる。ただし問 示が見られる。 したがって、、、総の三心、とはこの私釈 題は かれるのは『観経』に説かれる至誠心・深心・廻向発願心 まず前者についてであるが、言うまでもなく第八章で説

文を見ていく必要がある。 宗祖がどのように解釈していたのかを知るためには他の遺 る。私釈段にこのような記述しか無い以上、廻向発願心を

別の釈を俟つべからず」とのみ記される廻向発願心であ

## 良忠上人の解釈

釈を見ておきたい。『決疑鈔』巻第四は次のような解釈を発願心釈を見て行く前に、良忠上人の問題箇所に対する解ところで、宗祖の『選択集』以外の遺文に説かれる廻向

摩起信"所`明`三心'與',今`三心,同異思'之"又一義"云門"其`理必然"然"則\*三心通言"聖道"文往往"是'多'維總而言之通諸行法者義推'。"正直"信心'迴向'可ζ通言二

行」は定散二善を指すという二通りの理解である。門に通じるという理解と、もしくはここでいう「諸(の)起信論』にも説かれるところであり、聖道門と浄土門の二起信論』にも説かれるところであり、聖道門と浄土門の二起信論』にも説かれるところであり、聖道門と浄土門の二起信論』にも説が、音楽を指している。

を、宗祖が何の説明もなしにここで突如として、これらの経』『起信論』)、菩提心(『維摩経』)、大悲心(『起信論』)

の三心であり、深心こそ同じ表現であるが、直心(『維摩

次に、後者の理解であるが、確かに第八章の『観経疏』 うな説示は一切見られない。 同一をいうとは考え難く、また他の遺文においてもそのよを、宗祖が何の説明もなしにここで突如として、これらの

が本願ではなくまた随自の説ではないというのであって往択集』第十二章は定散と念仏を分けて説いているが、定散本文中の「往生の行」の理解に問題が生じる。確かに『選本の」とあることから散善にも通ずることは容易に理解さ

法に通じ、別してこれを言わば、往生の行に在り」の文の疑鈔』後者の釈においては「総じてこれを言えば、諸の行生の行ではないという論ではない。したがって、この『決

定散は「諸の行法」の範疇となり、

往生の行とは別のもの

— 101 —

善に通じ、さらには善導大師の十一門義中の第四に「辨定する義まさに知るべし」とあり、三心が念仏のみでなく定引用の最後には、「またこの三心は、また通じて定善を摂

になってしまう。

## 廬山寺本の推敲の問題

態が よって現行のような最終部への移動が記される。兼岩和広 心は総じてこれを言えば…」へと「至誠心」から「三心」 文が「この至誠心は総じてこれを言えば…」から「この三 記述が加えられたことによって混乱が生じたと推論する。 これらが連続して記述され、 様子から、 作成の際に参照した文献資料を措定した上で、この推敲の 氏は「『選択集』第八章の理解」の論文おいて、『選択 廬山寺本では、私釈段における至誠心内外相応の説示に続 への語句の訂正を伴った移動であったならば、 これを解決するものではないといえよう。 示とこの三心総結文に関わる記述があったため、はじめに 「諸の行法に通」じることは容易に理解できる。そしてこ しかし、この推論は総別の三心の問題に関していえば、 もう一点、検討しておきたい考察がある。 ?内外 問題としている三心の総結文が記述され、 相 参照資料には私釈段に展開される内外相応の説 応の みを論じる至誠心釈に係るものであり、 その後に深心と廻向発願心の 仮に問題とする 草稿本である 推敲前の状 校正指示に 集

> は別の「諸の行に通」じる三心を説くものとは捉え難い 善導大師の三心釈は念仏者の三心であり、 至誠心の補足のみであったと推論するが、先に述べた通り、 私釈段の構成は、三心釈は全て善導大師を踏襲する旨と、 敲の痕跡が見られない。 から有ったと考えるべきだろう。兼岩氏は、 わりなく、三心が諸行に通じるとする宗祖の意図ははじめ n いう見方が可能となる。 が推 一敲後、 現行の形となり理解しがたいものとなったと したがって参照資料の有無にかか しかし、「三心」の語には何ら推 「往生の行」 当初の第八章 b لح

## 廻向発願心

のである。

「この文に下巻あるへしとみゆるか、 多くは見られない。 く文献もあるせいか、 るにか、いまたたつねえす」と記すように、該当箇所を欠 を見ていきたい。例えば、 往生大要抄」において『和語灯録』編纂者了恵道光が 浄土宗略抄」と「御消息」に本問題を解決しうる記述を さて、『選択集』の他の法然遺文における廻向発願心釈 そのような中、『和語 廻向発願心を釈する文献はそれほど 至誠心と深心について詳述する いつくにかくれて侍 灯 録 所 収 0)

### 見ることができる。

「浄土宗略抄」

三つに廻向発願心といは、善導これを釈してのたまも造りと作りたらん功徳をみなことごとく極楽に廻向して往生を願うなり。〈略〉一切の功徳をみな極楽に廻向せよといえばとて、また念仏の外にわざと功徳を造り集めて廻向せよというにはあらず。ただ過ぎぬる方の功徳をも今は一向に極楽に廻向し、この後なりとも、おのずから便りに随いて僧をも供養し、人に物をも施おのずから便りに随いて僧をも供養し、人に物をも施し与えたらんをも、造らんに随いてみな往生のために回向すべしという意なり。

「御消息」

向せよとにはそうらわず。ただ過ぎぬる方に作り置き一向に念仏申さん人の、故に余の功徳を作り集めて廻とく極楽に廻向して往生を願うなり。〈略〉一切の善根とく極楽に廻向して往生を願うなり。〈略〉一切の善根との釈の意は、まず我が身につきて、前の世及びこのこの釈の意は、まず我が身につきて、前の世及びこのこの釈の意は、まず我が身につきて、前の世及びこの

根」を廻向すべきとあるが、この「今生」の指す範囲が三は「過去および今生の身口意業に修する所の世出世の善説かれている。『選択集』に引用される『観経疏』の文で後であっても作った功徳を往生のために廻向すべきことが後であっても作った功徳を往生のために廻向すべきことが後であっても作った功徳を往生のために廻向すべきことがる。そして両者ともに過去のみではなく、三心を起こしたる。そして両者ともに過去のみではなく、三心を起これを開送れる。

理解していることがわかる。し、この二つの文献から、宗祖は三心以後のことを含むと

心以前なのか、以後を含むものなのか明確ではない。

廻向することを意味するものであると解される。ここからうのは、念仏以外の行について、その功徳を往生のためにものであり、私釈段総結部分の「諸の行法に通」じるとい以外の功徳であっても往生のために廻向すべきことを説くれる廻向発願心は、念仏往生への信を起こした後の、念仏したがって、第八章では「別の釈を俟つべからず」とさしたがって、第八章では「別の釈を俟つべからず」とさ

〝総の三心〟とは以下のように理解できる。

至誠心=内外相応の心

深心= (涅槃に至るための)深く信じる心

|廻向発願心=諸の行において廻向して往生を願う心

行」以外の行において具えるべき心構えを上げて、往生の 行における心構えを包括するという意味になろう。したが そして、「いま通を挙げて別を摂す」というのは、「往生の 三心具足によって往生行になるということを意味するもの って、この「諸の行法に通じ」るというのは、諸の行法は

おわりに

と考えられるのである。

用は念仏者の三心を説くものであり、〝別の三心〟と位置 八章の大半を占める『観経疏』、および『往生礼讃』の引 の三心、と、別の三心、の理解について考察してきた。第 以上、『選択集』第八章私釈段の総結部に記される、、総

釈段に説かれる宗祖自身の解釈を指すものであり、これは

づけられるものである。したがって、〝総の三心〟とは私

することによって往生の行となるということを意味するも すべきという意味ではなく、諸々の行であっても三心を具 のであった。『観経釈』には

諸々の行においてもそれらを成就するためには三心を具足

正行雜行二行。

凡三心。通流萬行古心、善導和尚釋。此三心、以該

と説かれ、その一方で『逆修説法』二七日には

三心'者、善導和尚'御意非』別,行業」、物、往生法則

則」として一貫性のある理解が可能となるのである。 によって、三心は「万行に通ずる」ところの「往生の法 とあり、一見矛盾するかのように思われるが、今回の考察

-104 -

真偽が議論される『醍醐本法然上人伝記』所収の「三心料 最後に新たな指摘をしておきたい。宗祖の言葉としての

簡および御法語」には、

との法語がみられるが、これは今回の考察により、 廻向。『云也全三心、後"非云"行諸善,也 云々向云心也去過今生諸善者三心已前`功徳"取返`極楽' 廻向"三云也全三心、後"非云,行諸善,也 廻向発願心`始"真実深信心中廻向云事此、三心`中"回

集』を中心とする宗祖の思想とは距離があるものであると

『選択

- 2 『浄土宗聖典』 三巻、 「浄土宗聖典」三巻、 四〇頁。 五三頁。 『昭法全』 『昭法全』三三四頁。
- 3 『浄土宗聖典』 三巻、 四一頁。 『昭法全』三二九頁。 三二八頁。
- 4 三三頁。 『浄土宗聖典』 三巻、 一四七~一五〇頁。『昭法全』三三一~三
- この問題について良忠上人自身、「従常本意は"是要行意故 『浄全』七巻、二九四上。 『浄土宗聖典』三巻、一五一頁。 『昭法全』三三三頁。

直

第一巻・廬山寺本原本写真版、六五頁。 大正大学浄土宗宗典研究会『『選択集』 諸本の研究〈資料編〉 指言念仏言言往生一行、也」と論じている。

8

7 6 5

『佛教文化研究』第四七・四八号。

10 9

- ○○頁。(傍線筆者) 『浄土宗聖典』 四巻、三六一~三六二頁。『昭法全』 五九八~六
- 11 五八四頁。(傍線筆者) 『浄土宗聖典』第四巻、 五四〇~五四一頁。『昭法全』五八三~
- 『浄土宗聖典』 三巻、 四六頁。『昭法全』三三一頁。
- 15 14 13 12 「昭法全』二四一頁。 『昭法全』一二六頁。

# 枚起請文と初重 浄土宗における「機」の伝承

#### 上 野 忠 昭

#### 一、はじめに

は多くの注釈書を残している。その中で浄土宗七祖聖冏は、 「機」という観点から分科し解釈している。 「機」は、 法然の遺訓『一枚起請文』について、浄土宗の祖師たち 聖冏

が確立した浄土宗の伝法である五重相伝の初重の主題であ 聖冏の分科は、初重と密接に関わりあっている。本論

では、 どのように受け止められてきたかを、 聖冏の注釈に始まる機の分類が、 注釈書および伝書類 江戸期の浄土宗で

## 聖冏『一枚起請之註

から、

いくつか紹介する。

之註』において、 浄土宗七祖聖冏 (一三四一~一四二〇) は、『一枚起請

> と、『一枚起請文』を施化利生門と発迹入源門の二門に分 説を云う。」 二には發迹入源門。此れは是れ仰信分なり。 化利生門。此れは是れ解義の分なり。 將に起請文を釋せんとするに二門有る可し。一には施 則ち因分可説を云ふ。 則ち果分不可

けて解釈し、 施化利生門=解義分=因分可説

発迹入源門 = 仰信分 = 果分不可説

但往生極樂~別に子細候はず 一唐我朝~悟りて申す念佛にも非ず の関係であるという。そして

念佛を信ぜん人~一向に念佛す可し 但し三心~本願に漏れ候可し

ļ

ļ ļ

施化利生門

發迹入源門な 發迹入源門 施化利生門

— 106 —

初 重

几 箇

一条から

聖冏 ば、 初重の伝書である『往生記』を注釈して『往生 浄土宗の伝法を五重の伝書を定めて組織化し、

記投機抄』を著した。『往生記』は、 その第一、 往生が困難な人十三

人と往生が叶う人三十人を挙げている。 『往生記投機抄』

化利生門の分齊なり。 に於て第四の第二は漸く大信に近し。然れども尚を是れ施 第四の破戒念佛往生の二人も亦た是れ宗の本意なり。 第五の愚鈍念佛往生の人は正しく是 中

て初めの三人は正く是れ單信の大信なり。」

れ宗の本意なり。

亦た發迹入源門の單信大信なり。

中に於

には、

に叶う二種類の人たちを施化利生門と発迹入源門の二門に 念仏によって往生する人たちの中でも、 浄土宗の本意

よって特に提示している。

同じく聖冏による『五重指南目

録』には、「初重四箇條」の中に、

二、破戒念佛第二機 三、愚鈍念仏第一機」(五)

を挙げる。 一世酉仰が記した『五重聞書』には、破戒念仏第二機につ 聖冏から伝法を承けた八祖聖聰が説き、 増上寺

行ずる者は是れ淨土の正機なり。

投機なり是に知ぬ。

淨土

破戒第二機は、

大信に近き機習なり。

亦、

施化利生の機

と云ふなり。 と云ふなり。 亦、 施化利生の本拠は云何。 因分可説の機と云ふなり。 答ふ。釈に云ふ。弘 又、 第二 一通機

増上縁と為るなりと云ふ是なり。」 願と言ふは、 大経に説くが如く、 切の善悪乃至大願業力、

愚鈍念仏第一機について 愚鈍念仏第一機は、 単信大信を生ず、宗門の本拠是なり。

信の機と云ひ、又、第一の機と云ふなり。」

果分不可説の機と云ふなり。発迹入源の機と云ひ、又、大

と口伝があったことを示している。前掲『一枚起請之註』

だ仰で佛を賴むを安心と爲し、單に信じて名を唱ふるを起 の外に更に疑慮無く、分別無く、思量無く、智惠無く、只 佛第一の機なり。此の機は唱ふれば往生すと計り信じて此

此の機に於ては一分の理をも會せず。 行と爲す。口に任せて聲を出して稱ふる計りを所作と爲す。 して往生の一大事を遂げ、大菩提の直道に至る。 「一文不智の愚鈍の身に成して尼入道等とは此れは愚鈍念 此の不理會の分際に 此 0) 如く

なり共、一文不智の尼入道に同して一向に念佛するを是淨 の正機にして浄土の學者と名づく。仍て一代を諳ずる學匠 利生の言は、 と發迹入源門の果分不可説を分在せり。

行人とも意得可からず。」 の一大事なり。此の文の義趣を知らずんば浄土の學者とも 土の行人と云ふ也

〈已上〉。今、此の愚鈍念佛は當流相傳

と、愚鈍念佛第一の機を、 している。 『一枚起請文』の文をもって示

## 四 浄土宗における二門二分二説の伝承

分の 所説を指し、 重聞 漫の これについて、三祖良忠は、『観経疏伝 「釈に云ふ」とは、 善導 【観経疏 玄義

通記

(玄義分)』に、

分なり。 に當たる。自下は果位の難思發迹入源を明かす。 利生之相を明かす。 又佛密意 即ち地論の果分不可説に當たる。」 〈乃至〉常樂とは、 是れ解義分なり。 上來は、總じて淨土の施化 即ち地論の 是れ仰信 因分可説

ではないだろうか。 のこの部分を 七祖聖冏は 宗典における施化利生等の語の初出 『伝通記糅鈔』で、 『伝通

と解釈する。これが、

上來總明等とは結前生後を明し、 施化利生門の因分可説

> す。解義分とは只だ是れ所化なり。 説、 分可説なり。發迹入源門とは專ら所化に在り。仰信分も亦 各各名義如何。答ふ。施化利生門とは偏へに能化に約 記主の深意有り〈云云〉。 能所共に淺ければ、 問ふ。二門二分二 因

中に於て淨土施化

す。 り。 た先の如く知る應し。此義深きを以て、 分可思議可説の分齊なり。 衆生教に隨て義を解し、 謂ふ所は、佛は機に應じて化を施し、根に隨て生を利 應迹の言説を承るに、 機を改め智を轉ず。 故に果分不可説な 立地、 皆是れ 因

な り<sub>[]</sub> 彌高く、 鑚ずれば彌堅し。 只是果分不可思議不可説の重印

果佛の言教曉め難きを以てす。故に仰げば

奥の源に入る。

と説明する。ここにいう「記主の深意」とは、『教相十八

身が諸宗と浄土宗の施化利生門・発迹入源門の違いを述べ 通』第二重および『三六通裏書』第二重におい ていることに当たる。 すなわち 聖冏自

分と談ずるなり。」 に諸教の發迹入源門は我が宗の施化利生門に等し。 迹入源門は施化利生の上に立つ。故に餘宗の果分の上の果 因分難得等とは、 自他宗に於て各の施化入源有り。 今の 而る 發

浄土宗の施化利生門は、 諸宗の発迹入源門にほかなら

#### 鸞宿 『選擇集文前綱義

種に分かつ。一人は、「廣く聖道自力の諸教を學して後に 資料として作られた書である。その中で、正機である単直 浄土單信に入るの人」であり、この人のために第一章捨聖 と『選擇集』の対象でないとする。従解入信の人をまた二 の人であり、「教へざるに、本妙なり。故に措て論ぜず。」 信の二機に分ける。本来単信の人は、淨土正機・頑愚念佛 仰信の機は発迹入源の正機であるとし、本来単信と従解入 帰浄篇が設けられた。もう一人は、「淨土の敎中に於て、 選擇集文前綱義』 知恩院第五〇世鸞宿(一六八二~一七五〇)の著した は、門弟への『選擇集』講義のため 0

たとする。そして、「一たび單信に入れば則ち本來單信の るの人」で、この人のために第二章捨雑帰正篇が設けられ 委しく教相宗義等の諸の義門を辨了し、後に他力單信に入

浄土宗の正機と『選擇集』

の対象を確定している。

す。」とし、「第三章に入れば、唯だ一の正機なり。」と、 人と一毫も差無し。唯だ憑みを本願に懸けて專ら名號を稱

> 六、 関通『一枚起請文梗概聞書』

鸞宿とほぼ同時代に盛んに教化を行った関通(一六九六

める。そこで、解信と仰信について、 六章の章立てによって浄土宗の教相行相の概略を示し、続 聞書』三巻の中、第六教相門において、まず『選擇集』十 いて、『一枚起請文』について、念仏への対し方を説き勧 ~一七七〇)は、その著述の一つである 『一枚起請文梗概

上意の通りを奉行ふが如し。 には仰信なり。解信とは喩ば御上意の譯を能く合點して。 是を信行するに就て。二の機類あり。一には解信、二 仰信は御上意の筋譯はつゆ

と、上意の譬喩をもって説明する。この後も、 を対比は種々の因縁譬喩によって解説される。

知らねとも。上意の通りに信するが如し。」

本文については

此外に奥ふかきことを存せは~本願にもれ候へしと ただし三心四修~こもり候なり たた往生極樂~別の子細候はすと 「もろこしわか朝~第二のあらす ļ ļ ļ 解信 單直仰信の機 解信の分齊 の分齊

起請誓言

解信と仰信

念佛を信せん人~

ļ 是亦解信。 厥の相を示す」 (16) 還愚

分科する。

解信と仰信の対比については、 関通自身が

**-されば此門の詮ずる所は。** 仰信を第一の正機とし。 解信

を第二の傍の機とする辨別にあり。」

と述べ、

也<sup>®</sup>」とし、 解信と仰信とを對待するに。 仰信は勝れ解信は劣れ る

①生まれながらに知る者は上であり、 学んで知る者は次で

ある。

②声聞菩薩でさえ理解することができない仏の密意を、 まじいに学解に頼ろうとしないで、素直に信じることがで

という二点から説明している。 きる仰信の方が勝れている。

さて、『一枚起請文』の分科の最後「念佛を信せん人」

ては、 対して、関通は「解信還愚癡の相」としている。これつい から「念佛すべし」までを、聖冏は発迹入源門とするのに 『論語』の「生まれながらにしてこれを知る者

而

知之者)

は上なり。学びてこれを知るもの

(學而

三知之

者) は次なり。困みてこれを学ぶ (困而學之)は又其の次

と、『中庸』の「或いは生まれながらにしてこれを知り なり。困みて学ばざる(困而不學)、民斯れを下と為す」 (生而知之)、或いは学んでこれを知り (學而知之)、或い

では一なり(及其知之一也)。或いは安んじてこれを行い

は困んでこれを知る(困而知之)。そのこれを知るに及ん

は勉強してこれを行う(勉強而行之)。その功を成すに及 んでは一なり(及其成功一也)。」を用いて、 (安而行之)、或いは利してこれを行い (利而行之)、或い 解信・仰信を

対比する。 生而知之 すなわち Ш 単直仰信 Ш 安而行之

學而知之 Ш 解信還愚 Ш 利而行之

困而學之 П 解信還愚 П 勉強而

数返も一念も

及其知之一 也 名號を唱ふ る所は 也

行之

及其成功 也 なくば往生の 願ふ心に偽り

功を成ず事全 じく仏の迎え く一にして同

華の臺に登る に預かり共に 上根も下根も

るを還愚とて。宗門の正機とするなり。」

と、還愚こそ宗門の正機であると説き、還愚を対する所に

よって、性得の頑愚と捨解の還愚に分類する。性得の頑愚

のになるとする

解信還愚癡と単直仰信は、浄土の信仰に入ると同じも

義の者も愚癡に還って還愚癡・解信の機となれば、仰信と は、 以上をまとめると、この『一枚起請文梗概聞書』教相門 仰信を第一、解信を第二とし、知解を頼もうとする解

同一となるということを説いている。

法洲 『一枚起請講説

澂 『一枚起請諺論』および前節で紹介した関通 『一枚起請

大日比三師の第二、法洲(一七六五~一八三九)は、忍

文梗概聞書』に依って『一枚起請講説』を著した。その中、

たとひ一代の法をよくよく學すとも。一文不知の愚鈍の身 「示正所被機」では『一枚起請文』の「念佛を信ぜん人は。

せずして」を解釈する。

になして。尼入道の無智の輩に同して。智者のふるまひを

りて。假りにも。智者らしひ振舞すべからずとなり。かか なりとも。一文字もしらぬ。愚鈍なる者と。同じやうにな 「たとひ釋尊一代説き給ふ所の法を。よく學び課せたる人

> からず (不)。 伹淨土の修行は愚癡ながら往生すと云ふ也」 は、聖道門に対する機であり、「還字に強に意許を存す可

と聖冏が説くように、「還」の字に意味を含まないとする。

これは、仰信分であり愚鈍念佛第一機である。そしてこの

機に対しては「遺訓に及ばず」とする。第二の捨解還愚の

する機で、「還の字に意許を存じて。還歸の義とする」も のである。この機は、解義分であり、還愚第二機(筆者 機は、聖道浄土の難易得失、総別二種の安心等の学知に対

— 111 —

そして、

注:初重の第二機)であり、遺訓の目的であるとする。

鈍念佛第一といへば。頑愚を勝れたりとするに。今此頑愚 「さて此仰信の頑愚と。解知の還愚とを。 對待すれば。 愚

をさし置て。第二の還愚の機を遺訓の目的とし給ふは。

という問いに対して、

かがと云に。」

れば。 此頑愚の機は。 邪義邪勸に。妨げらるる氣遣ひなければ。 思慮分別の。 之乎者也なき。 殊更に御

遺訓に及ばず。故に捨置。還愚の機を目的とし玉ふ。猶委

と還愚を更に二機に分ける。く云に。此還愚の中に。亦二機あり。」

行に執ありて。捨かぬる意あれども。所詮時機不應の。心は分に知解ある故。我學知を物だてたがり。或は從來の餘本宗を閣きて。愚癡に還りて。專修念佛し給ふ人人。二に「一には正解を得給へる。我宗の祖祖。及び他宗の碩學の。

目的となるは。後の機にあるなり。」勉強して念佛一行となるあり。此二機あれども。

行にては成就しがたきことを知る故。押して心の師となり。

御遺訓の

と、遺訓の目的の機をさらに限定する。

関通

『一枚起請文梗概』に引用した『中庸』

0)

一或安而行之、或利而行之、或勉強而行之」に対比して、

安而行之

Ш

Ш

単直仰信、不理会の頑愚

勉強而行之 = 常の学者 = 智解にほこり余行に執す利而行之 = 賢人 = 正解を得給ふ祖師先徳

「今此三機に勝劣はあれども、皆往生の機分」

を知るべし」と結論する は勉強の機にある故に、是を御遺誓の目的としたまふことは勉強の機にある故に、是を御遺誓の目的としたまふことと「頑愚と上機の還愚には、妨難を受る恐れなく、唯用心

八、おわりに

は一致しているとは言えない。浄土宗の教義が正統であるついでいると主張する。しかし今、浄土宗教学と真宗教学い。一方、真宗教団は、親鸞こそ法然の教えを正統に受けい。

らはずれると批判されるが、実際、浄土宗の伝法は七祖がた、七祖聖冏の教学は随他扶宗であり、二祖三代の教学かう認識が基盤となる。いわゆる二祖三代の定判である。ま

光であり、それを三祖以降、忠実に受けつがれているといという主張は、法然の教えを正しく受けついだのは二祖聖

聖冏を出発点とする伝書類を無視できない。にもかかわらは成り立たない。浄土宗の布教で五重相伝を重視するなら、確立したものである。聖冏教学を無視しては浄土宗の伝法

伝書の秘匿性にこだわるあまり多くの伝書が失われ、

る

以て勉強し専修一行とな

3 2

5

7

[浄全] 『浄全』 『浄全』 『浄全』 『浄全』 『浄全』 『浄全』 『浄全』 [浄全] 『浄全』 『浄全』 『浄全』 『浄全』 浄全 『淨土傳燈輯要』一七五頁 "観経疏伝通記糅鈔』 (『浄全』 "淨土傳燈輯要』 一七五頁 "淨土傳燈輯要』 六一頁 | 第九卷二八七頁上 | 第九卷二八七頁上 第九卷七頁下 第九卷八五一上 第二卷二頁上 第九卷八四六~八四八頁 第九卷二九○頁上 第九卷一九七頁上 第九卷一九七頁上 第八卷九七頁上 第十二卷七三八~ 第十二巻七三八~七四 第三巻三○九頁上 第二卷一三三頁 第九卷三~四頁 第九卷三頁上 四 第三巻一九五頁下) 頁 頁

22 21 20 19 18 17 16 15 14 13 12 11 10 9 8

## 明和 ・安永年間の津軽領内浄土宗の寺院情勢

#### 遠 藤 聡 明

## 基本資料、参考資料

料として利用できた。なお、 の遊行上人の廻国に際して作成された覚え書きの写しに近 藩明實録』『御用格』を参考としている。今般は、 地元の記録 記録である。宗教事情の調査には必ずしも好適ではなく、 本州最北の城下町である青森県弘前市の、江戸時代の行政 明和・安永年間(一七六四~八一)の事情について述べる。 いものとみられる『遊行上人略縁起并宝物来由記』が補足資 た、さらには述べきれなかった事項が若干ある。ここでは 様相を概観してきた中で、言及していない、見落としてい 基本的な資料は『弘前藩庁日記』(以下、『國日記』)であり、 年来江戸時代の青森県西部(旧津軽領)の浄土宗諸寺院の 『永禄日記』『平山日記』『津軽編覧日記』『本 刊本『増上寺日鑑』は安永三 明和九年

性格が異なり、残念ながら比較や参考の対象となり得ない。

年からの記録であるが対象範囲や地域が違い、要は資料の

との合意(実際の入山は九年五月)、七年八月二六日に仙 月一日には仙台北山大願寺良演諦恩を貞昌寺後住とするこ 月二三日、福島大円寺良縁瑞宝が貞昌寺後住に、翌年一〇 る僧が説法に訪れている。 る説法が企図され、六年八月一三日には磐城浄西寺白明な は三年(一七七四)六月二五日に江戸本郷昌清寺隠居によ る後住、 台領真似牛往生寺 一二日に盛岡正覚寺嵐菱の説法と続く。さらに安永年間に この時期はかつてほとんどみられなかった地域の僧によ 他領との交流機縁の多様化、 勧化、 説法といった記事が多かった。明和元年八 (栗駒郡栗駒町)の結縁説法、九年六月 広域化

月に白狐寺看主蓮證が江戸芝増上寺へ修学。これらはややいが、記録上は初出のものが多く、しかも多様化している。 神軽から出向いた他領の地名も広域化している。福島大 津軽から出向いた他領の地名も広域化している。福島大 津軽から出向いた他領の地名も広域化している。福島大 でまるが、明和五年六月に貞昌寺良到 のは、明和以前の『國日記』にはほ

#### 三 良演諦恩

法脈が異なるため、

かつて往来記録のない寺院である。

意向が伝わる。

要はやんわりと辞退されたものである。

も翌年三月二六日に捨身、歴代にない。白羽の矢が立った た代である良意霊賢や、その弟子良融廓天が接点ではある 先代である良意霊賢や、その弟子良融廓天が接点ではある 佐職を隠居した良受感応の後住となる。大円寺は感応の先 住職を隠居した良受感応の後住となる。大円寺は感応の先 は職を隠居した良受感応の後住となる。大円寺は感応の先

たかは不明である。

之大願寺儀御国素生'而学財茂御座候上、年齢共'共、當分可然僧柄茂相見得不申様奉存候、然者仙臺一寺社奉行申出候、貞昌寺無住'付後住之儀申上候得

0)

交渉がある他は、

さかのぼって入山直後の明和九年九月

のは良演諦恩であった。二年七月一〇日

哉、此旨奉伺之旨申出之、作兵衛ュ達之、内意申出申遣同寺住職茂相勤候存寄茂御座候者住職可被仰付後住可相勤相應之僧と承知仕候、貞昌寺寺庵ゟ内意

之通申付旨申遣之

罷有候"付貞昌寺後住之儀延引之旨申來候旨申出之」との一○月一日、「奥内村清岸寺差遣候處、大願寺寺普請取付内意という以上は、貞昌寺六寺庵の意向にとどまる。同年

な機縁で仙台領浄土宗名越派僧禄の大願寺に住するに至っ五月二八日であった。諦岸の法縁とみられるが、どのよう良到諦岸が貞昌寺後住となる。同人は八年九月二日病死、良到諦岸が貞昌寺後住となる。同人は八年九月二日病死、

はの事務対応である。しかし諦恩の事績は同年八月に金銭却下された記事がみられ、さすがに仙台領の前僧禄ならで知下された記事がみられ、さすがに仙台領の前僧禄ならで名越本山專稱寺へ継目礼に出かけ、五月二七日に帰着して翌安永二年閏三月一四日、寺庵西光寺良法養順とともに翌安永二年閏三月一四日、寺庵西光寺良法養順とともに

七日に荘厳院百五十回忌の導師を務めている程度で、安永 四年四月一六日に病死している。 命を縮めたようにみられる。 冬が厳しい弘前に来たが 日 堂建立のため弘前町中の托鉢を願い出、

#### 几

に誓願寺住職を仰せ付けられている。 日記』にみる限り師跡法王寺に転住、明和四年二月二八日(②) 宝暦八年(一七五八)の貞昌寺寺庵西光寺が初任で、『國 がら宝暦年代に城下に出現した良善恵観の法縁であろう。 弟子というだけで詳細は不明であるが、追放処分を受けな 宝暦年代の概観時にも立項した僧。 やや疑問はあるが 鯵ケ沢法王寺

同寺の歴代では良到諦岸を当てているが、同人は明和三年 誓願寺の前住は寺外隠居処分とされた良珠廓円である。

一一月二一日に深浦荘厳寺から貞昌寺への仰せ付けである。

たことになる。誓願寺住職としての実績をみていく。

在方本山末寺、

國日記

の記録上はこの通りである。だとすれば禄寺、

城下僧禄並と必要最小限で効率良く転住し

で隠退した廓円を削除した操作なのであろう。 かなりの飛び越し人事であり、 四年五月九日、 先住良護本應の遺志を継ぐとして本 体裁上諦岸を置き、 不祥事

六月一二日、

法縁の盛岡正覚寺嵐菱が来ているとして表門

堂がほぼできたので翌月から入仏供養と四十八夜念仏をと 両を、一〇年で返済せよとの裁定が下る。<br />
同年五月二九日、 にとどまり進展しないのと、本山への継目礼式に参りたい 四月一五日より、寺庵龍泉寺の地蔵堂が建立相成り、 のでとして金百両の拝借を願い出る。それは無理だが三〇 いう、珍しい対応がなされる。六年二月八日には、柱立て 三本切っているのでと却下されるが、昨年銅屋町の大円寺 のため境内の杉六本を切り取りたい旨申し出る。去年も一 (修験別行派)の風朽杉を六本保存してあるので遣わすと の別時念仏を申し出ている。同月二三日には、本堂建立 許可される。

申し出、認可されている。それが片付いた九月七日、 恵順の要望通りではないながらも、「無據儀」としてよく と合わせて一○年で返済せよと申し渡されている。 両の再拝借を願い出る。二○両が許可され、二月の三○両 以上

京都への出足を申し立て、一五日には弟子順階を看守に置 通った方で、実行力が藩政当局に評価されたともみられる。 いて旅立った。翌年五月一五日に無事帰着してい 九月一一日には僧禄貞昌寺の添書とともに岩城專稱寺と(%) いる。九年 は

修復の一助に結縁説法をとの申し出は、 安永二年 (一七七三) 三月二二日、 誓願寺たびたびの火 認可されてい る。

災を理由に郡中軒別に米と金銭を集めて常念仏を再興した 五月には境内の杉が「殊之外薄立に相見得候」と問題視さ いと申し出た。 本件は「差障之儀有之」として却下。翌年

と即刻退去を命じられたがこの一連、 件は六月に身上書を求められ、七月二日に「差障之儀有之」 恵順の処罰は ない。

れる。

先住年回に江戸本郷昌清寺隠居の説法をと願い出た

慎重である。七月八日、「当寺永代常燈明寄付仕候」とし 禄貞昌寺への昇転であるが、 四年四月、さきの良演諦恩が病死する。 同人も当局も様子見のように これは認可され、 恵順に残るは僧

二八日、恵順は貞昌寺住職を仰せつかる。 たついた観はあるが、 て一〇日間の別時念仏を申し出る。 超エリートコースで転昇を遂げた。 誓願寺でややも 同月

継目登のため 次が翌年八月六日の入佛供養別時念仏興行。同月二六日の 初は安永四年一〇月二八日の貞昌寺の借金返済の申し出 貞昌寺住職としても恵順は堅調な寺門経営を続けた。最 の借金申し出は三、 四年待つようにと却下さ

れるが六年九月二日、

借財せずに門内西福寺を看主に指名

し岩城本山

へ出かけて一一月一二日に無事帰着。

時系列は

所 か

H 前後するが同年八月一三日、 結縁説法を申し出、 認可された。 岩城浄西寺白明なる僧 さらに同 人直 接 0 0 事績 三七

弟子の順鏡である。このあたりもぬかりない。 寺養順が深郷田 と言い難いところもあるが、五年一一月二六日、 (北津軽郡中泊町)善導寺に転住、 門内 後住は |西光

寺の寺庵龍泉寺に、恩情で抱えた良潤聞岌である。 申し立てがていねいであったことによるものも多い。 し順風満帆にみえる同人にも、 この 時期の 『國日記』から知られた宗教事情は、 獅子身中の虫が居た。 恵 誓願 しか 順 0

#### Ŧi. 遊行上人の 廻国

間、

まさに飼い犬に手を噛まれるはめになる。

ると、 居て、その一つが証空の西山義である。 が躍り念仏を広め、その法流が時宗と称され 藤沢市) 遊行上人とは、時宗総本山遊行寺 宗祖法然の弟子のなかにやや異端の義を唱えた者が の住職である。 念のため浄土宗との法縁を略説す (清浄光寺、 孫弟子の 神奈川 一遍智真 県

や宿坊は浄土宗や真宗の寺院に割り当てられた。 し廻国先には時宗寺院がないことが多く、 つまり遊行上人の廻国とは、 浄土宗の行事ではない。 その場合、 今回

天明年

廻国について、 [國日記] の記述はいたって簡略である。

明和九年三月六日に「遊行上人昨昼九半時頃浪岡止宿ゟ貞

昌寺『廻着」とあり、 願からである。これは先の三月六日の文に続いて「委細別 れるが、その事実が知られるのは翌月の正覚寺からの作事 青森で結縁賦算をしていたと察せら

実際最低限の記事しかみられない。

帳 「有之」 とあり、この件の詳細を記さない意図が明らか

内容を伝えている資料が『遊行上人略縁起并宝物来由記 その別帳そのものではないが、それに準ずる、もしくは

関係記事としては である。聞き書きのようであるが、内容は充実している。

明和九量年二月二十五日遊行上人南部ゟ青森回 着

上下五十九人内察報中四人、宿坊正覚寺下宿坊願昌寺蓮

并矢除之守を送れ、 年齡六十三歳之由、 九辰年迄廿九年め"三回着、遊行五十三世尊如上人と云 碇ヶ関『出駕止宿弘前逗留十一日。延享元子」年ゟ明和 到着宿坊貞昌寺下宿坊貞昌寺寺庵六ヶ寺共二、同十六日 心寺、三月四日ゟ青森出駕浪岡村"一宿、 又詠寄を添て送。も有て詠寄者懸物 此節右懸りし諸役人『遊行ゟ名号 同五日弘前江

'成様'書送"も有、

又多く、短冊。送ら連ル

以上

問視されていたことなどからの、

応対の変容が窺われる。

この日程は 同資料は他にも種々の事情を伝えている。 [國日記] の記述とも合致し、信頼に足る。

行列人足とあ

るが、 人足〆二百拾八人、手添〆百弐拾七人、 遊行上人の領内での荷送りの要員も含むであろう。

馬寄人馬人足四百人、馬弐百疋

○馬五○と解し、廻国先を圧迫した。応対については の徴発権を与えられたが、合計五〇の意図を遊行側は人五 な負担となったであろう。遊行上人は幕府から人馬五○疋 合計七三五人となる。城下の人口が約三万人の時代、

御徒頭御使者ナリ、 弘前着翌日之御使者、 菜次ハ弐汁三菜、 平生ハ上人モ次共ニー汁三菜ナッ、 逗留之内初"御用人壱人後日"御家 寄合帰」し前日、 被下物之節ハ

御料理回着之日逗留之中一度都合三度ハ上人ハ弐汁五

老壱人、只壱度つ、見舞在之、

年遊行上人御朱印"而廻國"者無之候様」とその性格を疑 ないとの意識。また、 不景気が進行していたこの時期、よそ者には金をかけられ された。享保以前からとみられる財政の悪化、 食事の提供も質素になり、藩政当局からの挨拶等も簡略化 前回の延享元年の廻國に際し、「 つまり不況 近

『遊行上人略縁起并宝物来由記』 の冒頭付近に、 「宗祖

との記述がある。 遍上人信州修行之時」「遊行十四代大空上人賀州修行之砌 遠隔地布教は法主の修行との考え方は

なかったとすれば、後代の遊行上人にはお気の毒である。

早くからかあるとみられる。この意識や理念が伝わってい

まま無住で、直後の五月に諦恩が入山する。やむをえない この時会所宿坊の貞昌寺は、前年九月に諦岸が死亡した

杉の伐採

事情があったのだろうが、

お粗末な受け入れ体制ではある。

明和六年六月七日の新寺町浄土宗貞昌寺門内両寺院の事例館 宗教事情ではないが、寺院をめぐる社会的問題といえる。 思われるが、 寺院境内地の立ち木をどう処分しても当該寺院の都合と 勝手な伐採、ましてや利用はできなかった。本件は 藩政期にはそれは当局のもので申請と立合を

西福寺天徳寺申立

境内杉

五本

は、

この時期としては優秀といえる。

右者西福寺境内之杉、 右跡小杉植付差置可申候 寺修復に付伐取被仰付度奉

境内杉

五本

壱本

外。とゝ路帰

右者天徳寺境内"御座候、

寺為修復伐取被下置度

右跡亞小杉植付差置可申

奉願候、

申立五本之内足軽目付見分之上、差障無之場所よ里 右之通伐取願申出之、詮議之上主水垣達之、 西福寺

足軽目付見分之上、差障無之場所よ里四本伐取申付 三本伐取御極印打入被下置候、天徳寺申立六本之内

旨申遣之、大目付z茂申遣之

御極印打入被下置候間、

跡小杉植付差置候之様申付

杉伐採願が時にみられたが、 この時期には他の宗派からも寺修復のためとして境内の 修復自体が却下に近い裁定を

受けた例が多い 本事例だけではなく前述の通り、 誓願寺が他宗寺院の杉

七 おわりに の融通を受けている。

いくぶん優遇されているといえる。

未曾有の大地震が発生、 も天候不順や他の自然災害が続き、 明和三年一月二八日、 今で言う復興に手間取った。 北津軽郡板柳町付近を震央とする 米の作柄があまり良く しか

五年で蟄居となった乳井貢が安永七年、 宝暦三年 (一七五三) 藩財政の疲弊が窺われる。 に勘定奉行に登用され、 再び起用される。 許可、 からないが、 現に良普恵順が申し出た結縁説法二件は、

明和

の嵐菱は

なかった。

今度は二年ともたずに退役、 他領との交流の拡大、多様化は他の宗派も同様で、 特に

真言宗と日蓮宗が領外の未見の地域に弟子を修学させてい

曹洞宗は安永期に長勝寺が弟子三人を本寺の能登宗徳

寺に派遣、さらに京都に向かわせている。さらには神官や

ぐっている。 医者が子弟を他領へ修学に差し向けた例もある。 時期には薦僧、 津軽ではこれらの入国を禁ずる措置を講じた 諸勧進、六十六部などが諸国をめ

交流地域の広域化には利点だけでなく、問題も伴った。 先の例ともども世の中がいくぶん広くなったようである。

が、

曹洞宗革秀寺弟子が江戸駒込吉祥寺と論争となって、国元 送り返しとなった事例がある。 言葉がうまく通じなかっ

明41

和九年九月二九日

も語れ 念があり、 はないか。また、薦僧等入国禁止の措置はスパイ行為的疑 たこともあろうが、身についた感覚が通用しなかったの 訪した他領の僧でも、 ば 忌避したものであろう。 厳密にはスパイ行為に該当する。 領国に帰って弘前城の外濠の様子で しかし純粋に法用で来 領外に出る側 で

も事情は同様で、

藩政当局は頭が痛いところである。

続く天明年間には、

恵順に対し悪意に近いものを抱

11 た

きものがあり、 てしか扱われていないが、それ以前の実績に評価されるべ との考えは当時としては卓見で、後年にも実施している。 できる。この政治的な側面は別として、 恵順は従来、天明年間に悶着を起こした聞岌の敵役とし 安永の本郷昌清寺隠居は不認可となった。 わずか数年で統制が強められたとみることも 重要な人材である。 先走りとなるが、 他領の僧に説教を 原 因はわ 朗

だんと進み、 宗の寺院情勢を概観した。この時期は藩財政の困窮がい の一件とて聞岌らに訴えられた恵順側が勝訴している。 明 和・安永年間の 乳井貢の勘定奉行再登用 『國日記』を再検討し、 も効果がなかった。 津軽領内浄土

- 120 -

という申し出 申 座候処、 白道院申立候、 前屋敷遍照寺観音堂並合:相立申度、 出之、 是迄之寺場所一宗並合見入茂不宜候"付、 が許可されている。 四奉行并屋敷奉行三沙汰申付候処 (下略

この世情では沈滞傾向も致し方ないが、 此度檀家之助力。以建立仕度志願。 明るい話題もある。 寺地繰替之儀願 門 御

|       |               | 勢力が台頭する。嵐の前の静けさのような時期であった。 |
|-------|---------------|----------------------------|
| 6     | 25            | 24                         |
| 1     | 國日記           | 國日記                        |
| 月日マミエ | 明和六年二         | 明和五年四                      |
| L     | $\rightarrow$ | 1/4                        |

- 3 2 これを信用 弘前· 弘前· 國日記 市立 市立弘前図書館蔵。 弘前図 すれば、 和 元年八月二十三日 四書館 記述の信頼度は高い 明 和 九年三月木立守貞誌之訖とあ 条。
- 國日記 國日記 明和二年十月一日条。 明和七年八月二十六日
- [國日記] [國日記] [國日記] 浄国寺 安永三年六月二十五日条 安永六年八月十三日条。 明和九年六月十二日 条 浄西寺は存在が確認できな

8

[國日記]

明和五年六月十七日条。

0)

「國日記」清書時の誤記であろうか

6 5 4

- 23 22 21 20 19 18 17 16 15 14 13 12 11 10 9 [國日記] 國日記 明和元年八月二十三日条 安永四年二月二十一日 条
  - [國日記] 「國日記」 或 冒記 明和二年十 明和二年七月十日条。 明和元年十 月一日 一月十五日

日

明和九年九月二十九日

- 成 或 日記 冒記 安永一 明和九年五 二年 一閏三 月二十八日 月十四 日条。
- 成 成 日 日 記 記 明和九年九月七日 安永二年八月二 一十八日

或

冒記

安永一

二年二

月

十五

一日条。

或 成 成 日 日 日 記 記 記 明和四年二 和三年 和 四年 五  $\dot{+}$ 月 月二十八日 九日条 月二十一日

 $\overline{\mathsf{H}}$ 

和

五年

应

月十五日:

國日 國日 或 或 或 或 冒記 日  $\overline{\mathsf{H}}$ 日 日 日 記 記 記 記 明和六年六月 安永五年十 安永六年八月十三日条。 安永六年九月二日条 安永五年八月二 安永五年八月六日条。 安永四年十月二 一月二十六日 七日条 一十六日 一十八日紀 条 条

- 日 Ē 明和 利ナ年 六年九月七日条。 月 二 一十九日 条 条
- 成 日 H 記 記 明和九年六月十二日条。 明和六年九月十一日条。
- 國日 或 日 記 記 安永二 安永三年五月十一日条。 一年三月二十二日条
- 國日 記 安永三年六月二十五日 条
- 記 安永四年七月八日条。

41 40 39 38 37 36 35 34 33 32 31 30 29 28 27 2

# 『敦煌秘笈』所収の『淨土五會念佛誦經觀行儀巻下』について

#### 大 屋 正 順

#### はじめに

ついては、紙幅の関係上別稿に掲載する。 四V)について報告する。なお、翻刻と対校の作業結果に 觀行儀卷下』二本(『敦煌秘笈』所収、 本稿では、杏雨書屋所蔵の敦煌文献 『淨土五會念佛誦經 羽六三四・羽七〇

## 羽六三四について

明瞭で一字一句時間をかけて書かれており、 書体は楷書で、 益財団法人武田科学振興財団杏雨書屋編、二〇一二)。こ 讃が一行に三句ずつ書かれ、末尾に後跋が付されている。 れには、五字一句の浄土法身讃・浄土五字讃・厭苦帰浄土 図版は、『敦煌秘笈』影印冊八、三四八~三五〇頁(公 謹厳さや字形の整斉感に欠けるが、点画は 句間の余白に

清林

統一感をもたせる配慮もある。

P二九六三(大正蔵八五巻、 甲本)と羽六三四との対校 No.二八二七の

のの内容に大差はない。 生」まで書かれており、 浄土法身讃」は、羽六三四には五六句目の「念佛即无 P二九六三と文字の異同は多いも

た痕跡はなくその意図は不明である。また、 件の行数を示す。)の「妙閣紫黄金」であり、特に修正し る句が一つある。L027(本文中の「L 算用数字」は、原 P二九六三に見られない偈が四つあった。

浄土五字讃」は、羽六三四に意図的な脱落と考えられ L023~024 極楽西方現 功多上寶臺 為縁修勝業 羽六三四には 極目望

#### · L037~038 裏有紫金臺 臺中有菩薩 惣是往生来 寶刹遊

·L048~049 我今生彼國 自在十方遊 簫管尋常動

·L058~059 去魔須覓真 弘揚浄土教 即是往生人 欲得求

その他、 文字の異同は数ヶ所あるものの内容に大差はな

(g) 羽六三四には後跋があり、P二九六三と異なっている。 

羽六三四L095に「誦向」とあるが、守屋本では 守屋本にも跋文があるが、これは羽六三四とほぼ一致する。 する。羽六三四 L097 の欠けている二文字は、守屋本では 向」とある。「廻向」の語は、P二九六三と守屋本が一致 一欲利」であり、羽六三四でも同様であると考えられる。 「誦廻

に存在することとなったが、紀年をもつものは依然として る。

 $\equiv$ 図版は、『敦煌秘笈』影印冊九、一一三頁(公益財団法 羽七〇四Vについて

法鼓自

と羽七○四∨は別紙に書かれたもので、羽七○四Rの裏に 羽七〇四Vを貼り付けている。L001~ L052 が続けて書か

人武田科学振興財団杏雨書屋編、二〇一三)。羽七〇四R

れたものをオリジナルとする【A】と、【A】のL001~

L005【C】の二枚に分ける。そして、羽七○四Rを裏返 L005を切り取り、さらにL001~L002【B】とL003~

と思われる。 貼り、下の余った部分に【B】と【C】を横にして貼った して L006 ~ L042 の書かれた紙【D】を上辺に合わせて 羽七〇四Vの L022~ L023 にかけて、 貼付

— 123 —

【D】を先に貼ってから【B】【C】を貼付したことが分か

また、奥題の「五會」も共通している。これで跋文は三本

P二九六三のみである。その識語についてだが、大正蔵の

は後部、その後の「歎散花供養讃」は前部のみ確認できる。 Rの後ろにVを貼ったのならば、 依阿弥陀経讃」は全文、その前の「依無量寿観 Rを補強するためにVを

文字で、貼られた紙で隠れているものを確認できるため、 ろにVを貼ったといえる。また、L034~L038各行の最終 した際にできる可能性がある皺を確認できるため、Rの後

認できることに意味を見出すのならば、この讃を残そうと らも尊重はしていると考える。「依阿弥陀経讃」が全文確 できるように行に合わせて切り取っていることから、こち は確かであろう。 しかし、Vも適当にではなく、 偈が確認 子)が詩を作って芝上人(曇秀)と陸道士(惟忠)がこれ 亦次其韻」という題の七言律詩があり、呉子野が「粒を断 って眠らない」状態であった様子を見て、 | 呉子野絶粒不睡、過作詩戯之、芝上人・陸道士皆和、予

貼ったのだろうか、意図は不明だがRを重視していたこと

また、

時代は下るが蘇軾(一〇三七―一一〇一)

する意図がはたらいていたともいえる。

Rを確認すると、題名は「絶粒法」となっており、『敦

五六 間に伝わる話を一五九話捜集したもので、その中の「喚 唐の栄華を物語る遺聞を集めた書で、王仁裕(八八〇一九 煌秘笈』の記事には『開元天寶遺事』とある。これは、盛 が荘宗のとき秦州節度判官となり、長安に至って民

のようなものであると考えられる。 気絶粒之術・・・」とあり、「絶粒之術」とは一種の気功 鐡」という題の話に「太白山、 有隠士郭休、字退夫、 有運

羽七○四Rには、この話の文章がそのまま出ているわけ

手がかりを与えてくれたのだが、書かれている文章そのも けている。 箔・・・」と始まっており、その冒頭の文字から題名をつ ではなく、「絶粒法雄黄一分砂二分朱紅□金五箔銀 『敦煌秘笈』の記事はこの「絶粒」についての Ŧī.

0)

0

典拠を見つけることはできなかった。

が分かる。その「絶粒」状態が、「聊か不死の五通仙とな に和したという詩で、「絶粒」は不食不眠状態を指すこと

過(呉子野の

に関わるかを示し得ないが、絶粒状態を保つための、 されたといえる。羽七〇四Rの内容が神仙思想とどのよう り」(律詩一句目)と、神仙思想の一つの理想的な境地と

解を持つ人物に使用されていた可能性を示唆しているとい えるし、少なくとも両者が近いところに存在していたとい RとVの関係性に注目するならば、讃文が神仙思想に理

述が多いと思われる。

いは、それによってもたらされる事柄に関する具体的な記

文字の大小等安定しないものの、 を保っていることがわかる。Rに界罫はなく一行の文字数 次に、書きぶりを確認すると、RよりもVの方が謹厳さ 草卒な印象はなく、

いやトメ・ハネなど十分に時間をかけて書いている文字も

う事実は浮かび上がる。

保存を目的として書かれたともいえる。一見して、L015いるものの、界罫も引かれているし、慎重な書きぶりからく見られる。一方、Vは切り取られて貼り付けに使われてある。書体は基本的に楷書だが行意を帯びているものも多

いる。しかし、七字二句を一行に規則的に書いているもの「去」・L016「生」・L021「中」の縦画の充実感が際立って

# 原本)と羽七○四Vの対校 P二二五○(大正蔵八五巻、№二八二七の

る。その他、文字の異同は数ヶ所あるものの内容に大差はの句のあとに「阿弥陀仏」「南無阿弥陀仏」と書かれてい羽七○四Vには、「依阿弥陀経讃」冒頭(L012 ~ L014)

#### 小結

ことを確認した。
ることがわかった。また、守屋本とほぼ同様の跋文をもつることがわかった。また、守屋本とほぼ同様の跋文をもつ

羽七〇四Vは、法照関係典籍の写本ではめずらしく謹厳

の裏にVが貼り付けられたことを確認した。の関係性としては、Rが重視され何らかの意図をもってそは「絶粒法」という神仙思想に関わる文章であり、RとVさを保った楷書で書かれていることがわかった。また、R

讃文の使用実態を示す写本としてそれぞれ価値を有する。三本目の写本として、後者は、神仙思想に近いところでの前者は、『淨土五會念佛誦經觀行儀巻下』で識語を持つ

- 見至「等に庁(こ)」して三三川可ででして見伐。 の 翻刻と対校表は、大正大学表現学部表現文化学科研究紀要『表四)」・「李氏鑑蔵本(散録五四〇)」に一致する。
- 1「フランス国立図書館所蔵の険皇文書ペリオコレクションの阧3 P二九六三は、龍谷大学古典籍デジタルアーカイブ研究センタ現学』第五号(二○一九年三月刊行予定)に掲載。
- 目の「心」は「曲」であった。また、識語は四文字訂正してよい学分析」のアーカイブデータを参照した(https://gallica.bnf.fr/本rk./12148/btv1b83022946 二○一八年九月閲覧)。なお、写真とark./12148/btv1b83022946 二○一八年九月閲覧)。なお、写真と本rk./12148/btv1b83022946 二○一八年九月閲覧)。なお、写真と本rk./12148/btv1b83022946 二○一八年九月閲覧)。なお、写真と本rk./12148/btv1b83022946 二○一八年九月閲覧)。なお、写真と表示してよい。

と思われる(後出)。

を行った。[廣川 一九八二]では附表一で、一四本の写本の存在(『真宗研究』第二一輯、一九七六)で六本の敦煌写本の校訂作業(『真宗研究』第二一輯、一九七六)で六本の敦煌写本の校訂作業出る讚だが、「大乗浄土讚」という別名でも流布していたと考え出る讚だが、「大乗浄土讚」という別名でも流布していたと考え出る讚だが、「大乗浄土讚」という別名でも流布していたと考えいる。「浄土法身讚」という別名でも流布していたと考えいる。「浄土法身讚」という別名で、浄土法身讚の後半部分年、「資宗蘇二○一五」四一二~四一三頁で、浄土法身讚の後半部分年、「資宗蘇二○一五」四一二~四一三頁で、浄土法身讚の後半部分年、「資宗蘇二○一五」四一二~四一三頁で、浄土法身讚の後半部分年、「資宗蘇二○一五」四一二~四一三頁で、浄土法身讚の後半部分

- いうことだと思われる。さらに[張 一九九八]の一覧表には、 ものの内容的には一致しなかった。また、〇一三六一だが、これ ものの内容的には一致しなかった。また、〇一三六一だが、これ は、孟列夫主編『俄蔵敦煌漢文寫巻叙録』上冊(上海古籍出版社、 一九九九)、五三五頁に、「Dx-883 を冠する本として掲載されている ように目録上は存在するのだが、『俄蔵敦煌文献』⑦(上海古籍 出版社、一九九六)に Dx-883 を冠する本として掲載されている のは、Dx00883A 発願文・Dx00883AV 雑写・Dx00883B 施物 のは、Dx00883A 発願文・Dx00883AV 雑写・Dx00883B 施物 のは、Dx00883A では が、これ を指摘している。この中のS三七〇だが、五字句の讃はみられた を指摘している。この中のS三七〇だが、五字句の讃はみられた
- ト「浄土法身讃」を作成している(五五○~五五三頁)。頁)としている。また、資料編④で、律動を重視した校訂テキス法照自作とするか否かは保留としておきたい。」(四一○~四一三の観点からこの「浄土法身讃」について、「現在のところこれを混乱しており、確認できていない。[齊藤 二○一五]では、韻律

[齊藤 二○一五]三六○頁に後跋の翻刻掲載あり。

かれている。よって、〇一三六一(Dx-883)については、少々「孟 1361(Dx-883(1))」の項に目録とも刊本ともちがう題名が書

- 6 「守屋本」は、守屋孝蔵氏旧蔵で現在京都国立博物館所蔵の日三八頁。 で確認した。守屋本については「齊藤 二○一五] 「淨土五會念佛誦經觀行儀巻下」一巻で、『守屋孝蔵氏蒐集古経目『浄土五會念佛誦經觀行儀巻下』一巻で、『守屋孝蔵氏蒐集古経目の 「守屋本」は、守屋孝蔵氏旧蔵で現在京都国立博物館所蔵の
- る。「願」の「原」は「周」であり、「頁」ではなく「彡」にとっとするのが自然であろう。「莫」の草冠の下にはウ冠が確認できも「月」にも見えるが、「蕤賓(ズイヒン・陰暦五月の異称)月」7 [塚本 一九七六]三八四頁でも同様に読まれている。「日」に

- btv1b83022946/f12.item.zoom 二〇一八年九月閲覧)めの線で「石」にしている。(https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/の線で「石」にしている。(https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/
- 屋編、二〇一三)、一一〇頁。
- 集』第六集(汲古書院、一九七三)。 9 『漢籍解題』復刻版(明治書院、二〇〇五)、『和刻本漢籍随筆

14

- 擊一鐵片子、其聲清響、山中鳥獸聞之集於亭下、呼為〈喚鐵〉。」慘真亭、朝元壇、集神閣。每於白雲亭與賓客看山禽野獸、即以槌修真亭、朝元壇、集神閣。每於白雲亭與賓客看山禽野獸、即以槌修真亭、朝元增(緯文堂刊、同治三)「太白山有隠士郭休、字退、有薈』第三冊(緯文堂刊、同治三)「太白山有隠士郭休、字退、有
- 1 『蘇東坡全詩集』第五巻「続国訳漢文大成」(日本図書とンター、 一九七八)、七四六~七四八頁。「呉子野絶粒不睡過作詩戯之芝上 人陸道士皆和予亦次其韻/聊為不死五通仙/終了無生一大縁/獨 鶴有聲知半夜/老蠶不食已三眠/憐君解比人間夢/許我時逃醉後 鶴有聲知出成故事/不妨詩酒樂新年」。また、蘇軾には「読開 元天寶遺事」と題する詩が三首ある(前掲詩集第一巻二○六~二 ○九頁)ことから、『開元天寶遺事』は蘇軾の時代にも知られて いたし、蘇軾にとっては興味深い一書であったことがうかがえる。 いたし、蘇軾にとっては興味深い一書であったことがうかがえる。 しかし、『開元天寶遺事』「喚鐵」に出る「絶粒」の語への言及は ない。
- ②[廣川 一九八二]一八七~一九○頁で、法照撰述書の敦煌写本日四口、六日三口、七日二口、八日不吐不納」(L034~L035)、三日、小腹知、四日、□鳴、五日・・・」(L018~L020)、「・・・三日、小腹知、四日、□鳴、五日・・・」(L018~L020)、「・・・四のえば、「・・・其疾必退、一日、来着身、二日、□如少行、1)例えば、「・・・其疾必退、一日、来着身、二日、□如少行、1)

の五本について、書きぶりについても言及しているが、P二〇六

- た。 十七本確認したが、「謹厳な楷書」といえるようなものはなかっにも含まれていた「浄土法身讃(大乗浄土讃)」の写本を図版で三七三については「乱雑な楷書」としている。筆者は、羽六三四六のみ「やや謹厳な楷書」とし、P二二五○・P二九六三・P三六のみ「やや謹厳な楷書」とし、P二二五○・P二九六三・P三
- 「狐」であった。

  「狐」であった。

  「狐」であった。

  「狐」であった。

  「狐」であった。

  「狐」であった。

## 。諸仏菩薩釈義』の研究

# 諸仏菩薩の項にみられる浄土教に関する説示について―

小笠原

紀

彰

## 『諸仏菩薩釈義』の概要

が多い。当時の叡山の思想(過渡期の思想)を知ることは、 土教が継承・展開していく時期である。しかし院政期はダ 認定されている。本書の著者については、いまだ明らかで 法然上人(以下、 ークエージとも呼称されているように、未だ不明瞭な部分 えられる。かかる院政期は、叡山では恵心学派によって浄 蓮院の前身である青蓮房こそが、その原蔵者であったと考 はないが表紙右下に「青蓮房」と記されていることから青 する上でも重要な研究であると考えられる。 ○九四~九六年)の成立と推定され、院政期の書物として 『諸仏菩薩釈義』(以下、『釈義』1)は、 祖師の敬称を略す)の改新性を明らかに 嘉保年間(一

> まり、浄土教信仰が隆盛を誇ったことを示している。 たり、唯一「弥陀」・「阿弥陀迎接」として二つの項を設け できる。これは、『釈義』において諸仏諸菩薩を説くにあ ていることからも判る。このことは、叡山に末法思想が広 三十二種の諸分類から浄土教信仰を多分に読み取ることが 釈義』には、次のように項目が設けられている。 なお、

1 る。(今回、本論では主に点線部を中心に考察していく。) 傍線部は阿弥陀仏信仰に直接的に関連する内容が示される 箇所であり、点線部は阿弥陀仏信仰が読み取れる箇所であ 仏 部 [1釈迦 2薬師 3 弥陀 4阿弥陀迎接

地蔵

1 2

如意輪観音

14 文 殊

15 弥勒 16 准堤観音 8聖観音

3 0 延命

「釈義』は、

いわゆる「浄土教文献」ではないが、

その

2

菩薩部

[5観音

6 勢至

7千手観音

9馬頭観音

10十一面観音 13普賢

3 経 部 17 般若心 18阿弥 陀経 19普賢観経

20無量義経 21法華経

発願作法部 [22 『御前法華御読経発願作法』 2 3 『御前

4

御読経発願作法』 寿命経御読経発願作法』 『関白殿法華御読経発 24『御前薬師 経

(5) 表白部

6

[27]仏眼曼荼羅] [26 『関白殿観音経書写供養表白』]

2 8

『尊勝大曼荼羅』

29 [法華曼荼羅] 3 1 『曼荼羅供略作法』

32 『両部大曼荼羅』]

※右の [1釈迦] [2薬師] 等の数字は **【釈義』に示される順を示すものである。** 

要・特徴について述べ、その後に仏像を造立することや図 仏に関しては、それぞれの仏身に関する記述や仏の概

物であり、また口述説法の草案と考えられている。 絵することの功徳について縷々述べられている。『釈義』 貴族の新造する仏菩薩の開眼供養に備えて著された書

仏・菩薩部に説かれる浄土教に関する説示について検討し 音・勢至・『阿弥陀経』 の考察を行った。本論では、 他 0

なお、筆者は別稿において釈迦・弥陀・阿弥陀迎接・観

てみたい。

まず、『釈義』で説かれる仏菩薩部の配列について一応 諸仏菩薩の項にみられる浄土教に関する説示

響を多分にうけた初期叡山では、三仏が諸堂の中心をなし 薬師・弥陀の三仏が選ばれている。これは、奈良仏教の影 の考察をしておきたい。本書では、前述したように釈迦・

ていたことに由来するものと考えられる。ちなみに、『往

するところが多い。したがって、叡山の伝統的な信仰であ 生要集』第六、別時念仏門に示される諸仏菩薩群とは一致 ったか、『往生要集』に倣ったものと考えられる。

ところで『釈義』では、弥陀三尊として説かれる

「7千手観音」「10十一面観音」である。「7千手観音」の ある。そのうち、浄土教に関する説示がみられるのは、 十一面観音」「11准堤観音」「12如意輪観音」の計六体の項 音」の他に「7千手観音」「8聖観音」「9馬頭観音」「10 目が設けられている。これは、六観音信仰に基づくもので

項には次のようにある。 忽二出」リシテ三熱之苦」導二九品」臺

ここでは、地獄であっても千手観音が応現し、すぐさま

観

品蓮台へと導かれることを願っている。衆生の受けるべき三熱の苦しみを取り除き、極楽浄土の九

「8十一面観音」にみられる説示は次の通りである。

証川得セシメ菩提り給へ、

(以下、『四十華厳』)

の、普賢菩薩が衆生の臨終に際して

大光普照十一面観音が建立した大慈悲に基づく衆生済度の願による神通方便によって尊霊が浄土へと導かれることって利益が施され、すぐさま浄土に往生し悟りを得ることって利益が施され、すぐさま浄土に往生し悟りを得ることができるようにと願っている。したがって『釈義』の著者が、観音菩薩の悲願に基づいて出だされる六観音がもたらす解脱を、浄土への往生に結びつけて解釈している可能性が高いといえるだろう。

「13普賢」にみられる説示は次の通りである。

一期之暮゚「ペサ゚「゚見゚ッ三途之故郷゚「定゚ッ引」、導シ浄土□□ド西方、弥陀如来、極楽世界「給ヘッ、善賢薩埵、雖ポサ゚在スド東方、寶威徳上王仏、国「'而恒''居ズ

給19

阿弥陀仏の西方極楽世界に常住するとされている。また、普賢菩薩は、東方の宝威徳上王仏の国に存在しながらも、

生要集』第二章、第六引接結縁楽では『大方広仏華厳経』生要集』に基づいている可能性が高いと考えられる。『往いてくださるようにと願っている。こうした説示は、『往いを終の時には三途の故郷に帰ることなく、極楽浄土へと導

げている。さらに源信は、続く第七聖衆倶楽において普間に存在する衆生に利益を為すことを願っていることを挙まえることを願い、その際に諸の誓願を円満に成就し、世あらゆる障碍を取り除き、再び極楽浄土で阿弥陀仏にまみ

華経』は勿論、『往生要集』の影響を受けているといえよ十華厳』を典拠としている。したがって、この説示は『法賢・文殊・弥勒の菩薩達が極楽世界に存在することを『四

14文殊」にみられる浄土教に関する説示は次の通りで

う。

ある。

十二億劫づ生死づ罪『若受』「持名』者設有ごと重障」不以らず、文殊般涅槃経之、若ざ有言衆生」但で、聞ざ名『者除」却以

堕;;地獄;生;;净土;(23)

但々、聞:1、名号,9受,1持、2、名号,7者で,功徳尚□如、此、 顕テ形像『専『憑』、利益』者何不『滅』、罪障』 説 =極楽浄土」と解されていることから、

往中生や浄土ニチ、

給へ、(29)、一期運命窮マリ給ヘム殻ニヘ安!」住シッ正念ニ令'ル往ニ」生浄土ニ゚・一期運命窮マリタセヘスサテニヘ安!」住シッ正念ニ令'ル往ニ」生浄土ニ

『釈義』では、『文殊師利般涅槃経』(以下、『文殊般涅槃給^、

経』)を引用している。それによれば、「文殊菩薩の名号に『衆義』では。『文努館利彩造紫紹』(以下:『文努釈造紫

る」ことが示されている。また、造像によって専ら文殊菩ることで重障があっても地獄に堕ちることなく浄土に生じは十二億劫生死の罪を除く功徳があり、その名号を受持す

際には衆生を正念に安住させて浄土に導いてくださるよう除かれ、極楽に往生が叶うとされている。そして、臨終の薩の利益に与ろうとすれば名号受持と同様に施主の罪障が

にと願っている。ちなみに、『文殊般涅槃経』の説示は

衆生に重障があっても、文殊菩薩の名を受持・読誦する『往生要集』で引用されている。経典と『往生要集』では

点は注目に値する。『釈義』の他の説示においては「浄土に対し、『釈義』では明確に「浄土に生じる」としているく、常に他の清浄な仏国土に生まれる」と示されているのことや形像を見ることによって阿鼻地獄に堕ちることはなことや形像を見ることによって阿鼻地獄に堕ちることはな

「15弥勒」にみられる説示は次の通りである土へと導くと解することができよう。

文殊菩薩が極楽浄

生マル兜率、内院に者へ鎮、預力の水動菩薩、説法に、聞き

退轉位『顕ジッン無生忍〉悟』者極楽世界『〈往来任ゼテ心』、『沙弥勒〉説教』者階プ゚゚□不退轉〉位『□無ガシ疑、登リ不

り不退転の境地に達するとされている。そして兜率におい兜率の内院に生まれる者は、永く弥勒菩薩の説法に預か弥陀、説法、何、隔、デム境界『乎、

阿弥陀仏の説法も境界を隔てるものではないと解している。て無生忍を悟れば、極楽浄土への往来は心のままに叶い、

— 131 —

説示はみられないが、兜率から阿弥陀仏の極楽浄土へ赴く

ここでは、弥勒菩薩が直接阿弥陀仏の浄土へ導くといった

とされている点が注目できる

・阿鼻大城『「隻パー洞然猛火「救ト゚タマヒ罪業」有情「極楽浄「「6地蔵」 にみられる説示は次の通りである。

罪業の衆生を救う為に、極楽浄土の聖衆と交わって、阿弥阿鼻大城では洞然猛火の火中にみずからの身を焦がし、刹交≦ヶ海會¬聖衆"助益弥陀¬行化¬給¬、

陀仏の教化を助けることが示されている。 単第の第四を表さまれ 一種秀美士の事券と考れて

ある。 3 0 延命」にみられる浄土教に関する説示は次の通りで

諸」菩薩」之尅必、奉いり送,「極楽浄刹」給へ、

菩薩のように極楽浄土へと衆生を導いてくださるようにと 願っている。 ここでいう延命は、普賢菩薩を指している。そして、諸

#### 三、おわりに

生を勧めているのである。したがって、単に「西方往生(33) 率の弥勒、六道抜苦の地蔵などの菩薩について説きながら される点を指摘したい。本来、六道からの解脱のためとし 薩が挙って、阿弥陀仏の浄土への往生を勧めていると見做 六観音・普賢 みられると説明しているが、筆者は諸菩薩として著される 説示を一通り概観してきた。 て示される六観音や、釈尊の脇侍としての普賢・文殊、兜 以上、『釈義』の諸菩薩の項に示される浄土教に関する その末尾にあたってはいずれも阿弥陀仏の浄土への往 (普賢延命)・文殊・弥勒・地蔵といった菩 小山氏は単に阿弥陀仏信仰が

> める)菩薩として信仰され著されているといえるだろう。 義』ではそれを踏まえた上で、浄土へ導く(浄土往生を勧 ことのできる尊い菩薩として登場しているのに対し、『釈 多くの菩薩が『往生要集』の聖衆楽倶楽では、浄土で会う とが表明されていると捉えることができるだろう。さらに、

『往生要集』 -阿弥陀仏の浄土で素晴らしい このことは次のように整理できる。

『釈義』 それぞれの菩薩が阿弥陀仏の浄土 と導く。 会うことができる。

く様が『釈義』には見られるのである。 こうした思想がすぐさま法然浄土教に結びつけられるもの ではないが、源信以後の叡山において浄土教が隆盛してい に到達する以前の時代ならではのものと考えられる。 て示されていたのである。このことは純粋な阿弥陀仏信仰

拠を有していないものの、

いずれも浄土へと導く菩薩とし

釈義』に説かれる諸菩薩は必ずしも経典等の明確な根

1 久曽神昇氏<br />
『不空三蔵表制集 『釈義』に関する先行研究は、 他 管見の限り以下の通りである。 三種

阿弥陀仏信仰」が表明されたものというよりも、「本来直

の

接的に関連しない菩薩までもが阿弥陀仏の浄土へ導く」こ

## 久曽神昇氏『平安仮名書状の研究

- 築島裕氏「『平安仮名書状集』の裏面の典籍類に加へられた古 訓点について」(『不空三蔵表制集 他二種』四一二~四三〇頁
- 山崎誠氏「青蓮院旧蔵『諸仏菩薩釈義』 攷―曼荼羅供略作法を 三三~五七頁 中心に―」(『国文学研究資料館紀要 文学研究篇』第三七巻、
- 小山昌純氏「青蓮院旧蔵『諸仏菩薩釈義』と浄土教:院政期の 叡山浄土教」(『仏教学研究』第七一巻、一一三~一三〇頁)
- 3 祖師(三昧阿闍梨良祐―良真―林豪)からの伝承によるもの」と 久曽神昇氏『不空三蔵表制集 他二種』三七三~三七六頁参照 筆者は「青蓮房が林豪の住坊を指していることを前提に、その

捉える築島説を支持している。※『釈義』の書誌的な問題につい

- にする為に、新資料検出と既存の資料である『恵心僧都全集』に ては稿を改めたい。 叡山浄土教研究の大家である佐藤哲英氏は、源信以後(平安末 の浄土教を第二のダークエージと呼称し、その思想を明らか
- 要集』系の二つの流れがあると指摘している。(佐藤哲英氏〔『叡 安末期における恵心学派の浄土教には『往生要集』系・『観心略 収録される文献の思想史的位置づけをおこなった。その結果、平

山浄土教の研究 研究篇』一五一~一六八、二一八、二五九~二

- 5 佐藤哲英氏 『叡山浄土教の研究研究篇』一~四頁
- 6 文」(一二〇~一二一頁)) に詳しい。 仏菩薩部に表れている浄土教信仰については、前掲「小山論
- 7 『不空三蔵表制集 他二種』三七五頁、前掲「小山論文」一一四
- 8 前掲「小山論文」一二六頁参照 詳しくは、『浄土学』第五五輯収録の拙稿を参照していただき

- 三年撰述の本文とその内容―」(『仏教思想論集: 奥田慈應先生喜 佐藤哲英氏「諸仏菩薩本誓願要文集について―青蓮院蔵・嘉祥
- 『往生要集』第六、別時念仏門行者では、臨終の際に念ずべき
- れていない六観音については後述する。 『正蔵』〕第八四巻、六九頁c段~七○頁a段)なお、ここに示さ 諸仏諸経諸菩薩が列記されている。(『大正新脩大蔵経』〔以下、
- 12 音信仰が成立し発達するとされている。(速水侑氏「平安時代に 発達の中で、六体の観音をもって六道の苦を抜すという天台六観 天道」と配当されている。ちなみに、十世紀貴族社会の六道思想 ―畜生道・十一面観音―修羅道・准提観音―人道・如意輪観音― 第七五篇、第七号、二三頁参照 おける観音信仰の変質―六観音信仰の成立と展開」『史学雑誌』 『釈義』では、「千手観音―地獄道・聖観音―餓鬼道・馬頭観音
- 15 14 13 とも記されている。これらの嚆矢と考えられる説示は智顗の『摩 訶止観』第二巻上(『正蔵』第四六巻、一五頁a段~b段)にみ 無畏―畜生・大光普照―阿修羅・天人丈夫―人・大梵深遠―天」 久曽神昇氏『不空三蔵表制集 他二種』二五七<u>頁</u> 『釈義』にみられる六観音は「大悲―地獄・大慈―餓鬼・獅子 久曽神昇氏『不空三蔵表制集 他二種』二六二~二六三頁
- くものと考えられる。 普門品(『正蔵』第六二巻、五七頁a段)の「普門示現」に基づ 十一面観音の「本誓悲願」は『法華経』第二十五、観世音菩薩
- とともに「引摂六道衆生」するという六観音の信仰が存在してい は「相応和尚伝」にみられ、延喜十年(九一○年)には阿弥陀仏 速水氏によれば、六観音と浄土教が合わさって信仰される初見

たようである。(前掲「速水論文」二三頁参照 久曽神昇氏 『不空三蔵表制集 他二種』二六九頁

19 れない。東方に存在する説示は 薩勧発品(『正蔵』第九巻、六一頁a段)にみられる。ちなみに 管見の限り、 久曽神昇氏 『不空三蔵表制集 他二種』二七一頁 普賢菩薩が東方・西方に存在する説示は見受けら 『妙法蓮華経』第二十八、普賢菩

を聴聞する菩薩として登場する。 

21 『往生要集』『正蔵』第八四巻、 

22 なお、この典拠は『四十華厳』にみられる以下の説示と考えら 第八四卷、 四四頁b段

已。(『正蔵』第一〇巻、八四頁c段 功徳具足。所共囲遶。其人自見。生蓮華中。蒙仏授記。得授記 薩。普賢菩薩。観自在菩薩。弥勒菩薩等。此諸菩薩色相端厳。 一刹那中。即得往生極楽世界。到已即見阿弥陀仏。文殊師利菩

『六十華厳』や『八十華厳』には相当する箇所がない。 久曽神昇氏『不空三蔵表制集 他二種』二七二頁 ちなみに、普賢の項では「恒順衆生願」が挙げられているが

説示と考えられる。 ※註二三・二四を小山氏は指摘していないが、浄土教に関する 久曽神昇氏『不空三蔵表制集 他二種』二七二~二七三頁

久曽神昇氏 久曽神昇氏『不空三蔵表制集 他二種』二七五頁 『正蔵』第一四巻、四八一頁a段~b段 『不空三蔵表制集 他二種』二七六頁

不空三蔵表制集 他二種』三三五頁

空三蔵表制集 他二種』三三五頁 『釈義』には「普賢延命菩薩者是則普賢菩薩也」とある。

と考えるためである。 たものが、『釈義』では弥陀浄土信仰と結びついて著されている 貴族社会において六道からの救済を主とする信仰が急激に高まっ 手・十一面観音を六観音として取り上げたのは、十世紀初頭より 賢・文殊・弥勒・地蔵・延命の項にみられる。ここで筆者が千 浄土教に関する説示は、厳密には千手観音・十一面 音・普

外は項目内の最後に説かれている。 厳密には、本論で取り扱った諸菩薩のうち十一面観音・地 蔵以

聖衆倶会楽に散見されることから、 なお、筆者は『釈義』に記される文と一致する文が 『正蔵』第八四巻、四四頁a段~四五頁a段 『釈義』の著者が参照した可 往生要集

能性が高いと考えている。

34

— 134 —

# 聖光上人の三心説について―当時の仏教を意識した主張

### 郡嶋昭示

#### 1 はじめに

思光上人(以下敬称略)は、法然のもとで学んだ後九州 北部を中心に活動し、念仏の教説を広めたことが知られている。この聖光の思想を見ると、法然の説をそのまま説くいる。この聖光の思想を見ると、法然の説をそのまま説くることが知られており、従来の研究ではこれが「顕彰的」「発展的」作業と称され、、法然の説を研究する立場。もしくは、応用的な視点、とされ、これが他の人師からの批判くは、応用的な視点、とされ、これが他の人師からの批判への対応であったという側面もあると指摘されている。このような指摘は聖光の著作を見る限りは自然なことであり、賛同するものであるが、本発表では、聖光が念仏のあり、賛同するものであるが、本発表では、聖光が念仏の書池を広えようとした対象者の特色に着目し、これらの思想が、聖光が自己研鑽と法然の思想の顕彰を経て、他者に関が、聖光上人(以下敬称略)は、法然のもとで学んだ後九州

念仏の思想を伝える際に独自に提示されていった思想なの 念仏の思想を伝える際に独自に提示されていった思想なの ではないかという指摘を加えたいと思う。 との寺領を有し、また、高良社に『大般若経』が施入され を楽寺、観世音寺、高良社、油山といった組織があり、多 安楽寺、観世音寺、高良社、池山といった組織があり、多 を楽寺、観世音寺、高良社に『大般若経』が施入され を別、中世の経筒に『法華経』が少なからず収められてい た例、中世の経筒に『法華経』が少なからず収められてい た例など、仏教が発展していた地域であったこと、そして かせる者達が活動していたことが考えられるのである。こ うした視点から聖光の活動を見直すと、自身での探究もさ うした視点から聖光の活動を見直すと、自身での探究もさ うした視点から聖光の活動を見直すと、自身での探究もさ

であったということが想定できるのである。

そこで、 聖光の諸思想の中、 法然の説かなかった聖光独

自の主張をとりあげ、 のかどうか検討を行うことが本稿の目的である。これまで このような見地で見ることが可能な

に人間観、願往生心、教判論について検討を行ってきたが、 本稿では聖光の三心の説に着目して検討を試みたいと思う。

### 聖光の三心説① ―横竪の三心―

聖光の基本的な主張を確認するために整理したいと思う。 る。これらの主張は本稿で指摘したい点とは少し外れるが、 の三心」説と「行具の三心」説でほぼ一貫して説かれてい わたるが、そのほとんどが先学も紹介している通り「横竪 聖光の三心に関する説は各著作で論じられており多岐に

《『授手印』の説》

の説を例にその構成を見てみたい。『授手印』ではおよそ 聖光による三心の説かれ方について、『授手印』の三心

三心説の根拠 法門』『選択集』 浄影 『観経』『往生礼讃』 『観経疏 『観経疏』『観念 次のような構成で説かれている。

至誠心 四句分別

問答三件

問答一件

深心

四句分別

二句

廻向発願心 総説

・横の三心 ・竪の三心 四句分別 二句

著作が指摘され、その後に三心のそれぞれを解説し、その この構成からは、 三心について説かれた経典と善導法然の

いう言葉はなくとも、一心に他の二心が具わる、もしくは においてもほぼこのような構成をとり、「横竪の三心」と 後「横竪の三心」で締めくくられている。他の聖光の文献

称名の行の中に三心は自然と具わるという説が各所で説か れ、そして三心の解説がしめくくられているのである。例

えば、『授手印』では、廻向発願心を説き終わった後、 彼一然師一云之、三心一之中是発了五至誠心了之時、実上具不

『後』深心廻向発願之二心』也。依』之とこ、三心之中に、

具コスレ一心ッ者ハ、必ス具スル余ノ二心ッ也。

といい、法然の言葉として至誠心を発す時に他の深心・廻 (聖典五・二五)

向発願心は自然と具わるといい、これを例として一心を具

えることで他の二心が具わると主張している。そして続け に廻向発願心が説かれているのだとしている。

所」謂若シ念仏」行者、為メメ゙「ヘ発スホモ」ノ虚仮心「用ハヒテ至「行者」於「テ往生」心「為メ知タシメンゥ発「ロトサ三種」心「也。但シ経ト与ン疏之文、一者二者三者、置「含別「者ヘ、為「メ

若ッ念仏ッ行者、為メートヘ発スモノン疑惑之心サ用ヒー深心サ誠心サ治ヒサート其ン心サ教ンル之レッ時、置ケル一者至誠心也ト。

置カッル三者廻向発願心ト也。以トサ此ノ意ト寒スルニ之サ、就ト者メヒノ、以トラ已所作之善。サ可シト願ニマ往生サ教ワル之ッ時、

といって、一心を具えることでに三心が具わることを「横也)。 (聖典五・二五、( )内は割注)心也)。二者竪三心(三心各別置一二之言、是竪三心之"有言二種'三心、一者横三心(一心具三心者是横三

治め、この二心を用いて往生を願うべきことを伝えるためを起こしてしまった場合に至誠心と深心を解説してこれをが説かれる理由として、念仏の行者が虚仮の心・疑惑の心して「横竪の三心」説を提唱して理解をし、「竪の三心」との三心」とし、三心それぞれを説くものを「竪の三心」と

3 聖光の三心説② ―行具の三心―

このように一心を具えることで他の二心が具わるとい

ことで三心が具わるという主張も各所で見られる。例えう聖光の主張が見て取れるのだが、称名念仏行を修する

ば『授手印』では、先の横竪の三心の説の前に廻向発願

故上人ノ言ク、浄土宗ク善導教」訓シタ、念仏者タ初タ入ハク心を説く部分で、

修念仏を志して南無阿弥陀仏と称える時に三心は具わるのといい、法然上人の伝聞として、善導の教訓によるに、専南無ドヘ者帰命、亦廻向サッデト矣。(聖典五・二五)

、プン中 ゚、納ト゚゚廻向発願心 ザヘ也。依ト゚之レ ゚・善導釈トットロスー、専修 サ゚之時、称トプ゚ '南無阿弥陀仏 ド、具ドト三心ザ。此、心

源空ヵ目ニハ、三心サ五念サ四修サ皆サ倶ニ、見ハサ南無阿弥釈シッ日ク、我法然上人ン言ハク、拝、見スルニ善導ク之御釈タだという説を取り上げており、奥図には、

うちに具わるとしている。また、『念仏名義集』の説では、といい、三心のみならず五念門や四修も称名念仏を修する陀仏」也。 (聖典五・三一)源空。目。、、三心。五念。四修。皆。俱。、見言。南無阿弥源空。日

(聖典五・二五) (聖典五・二五) (聖典五・三二) (聖典五・三二)

法然のもとにいた際の出来事を伝える場面では

三心ノ義ナンドヲモ心得マシキ人人ニハ、南無阿弥陀

申サセ給ハンニ、三心モ具足シテ、無少疑決定往生ス 仏ト申ス事ハ阿弥陀仏ノ本願ナレバト、 念仏ノ数。多カランニ、三万返六万返ノ程ニ数。多ク 深ク信シテ其

といい、称名念仏行が阿弥陀仏の本願の行であると深く信 メ伝へ候へ。 ルソト教へ候モ、昔"法然上人御房ノ御伝ヘヲコソ弘 (浄全一〇・三七四下~三七五上)

がこのように伝えるのは、 仏するうちに三心が具わるとしている。そして最後には私 とは疑いないことだといって、阿弥陀仏の本願を信じて念 法然から伝えられたことだから

じて、多くの念仏を称えた者は三心も具わり、往生するこ

《法然から受け継いだ三心説

このように称名念仏行を修するうちに三心は自然に具

であると強調している。

と付されており、法然からの伝聞であることを明記してい が、その説の大半には「故法然上人」「故上人言」「師云」 わるという、いわゆる行具の三心説を各所で主張している

この説は聖光の文献に引用される法然の説の傾向を見

る目的が見られるのであるが、このような説の他に本稿で

|善導和尚意]「依善導教」といって善導の理解によるもの

ても一番多く触れられている説であり、そしてその内容は

つまりこの行具の三心説が善導と法然との理解に裏打

であると加えられている点もほぼ一貫している。

ている説が、聖光にも間違いなく伝えられているというこ る。さらにいうならば、法然の遺文の中でも幾度も説かれ そしてその信憑性を付加していることが見て取れるのであ ちされたものであり、自身独自の説ではないことを断り、

という聖光の意志と、これが法然の主張したかったことな 繰り返す聖光の姿勢からは、これらの説を強調したかった とと、法然が間違いなく主張していたものだということを のだという確認と徹底を促す態度が受け取れるのである。

4 聖光の三心③ ―大乗の思想、 天台の思想を用 これは従来指摘されている「祖述的」な主張ともいえる。

た説に依っているものが大きく、法然の説を伝えて徹底す 聖光自らが述べている通り、上記の説は法然から伝えられ 以上のように三心の具わり方を説くことが確認できるが、 いた主張

指摘したい聖光独自の視点、 われる主張について指摘をしてみたい。 当時の対論者を想定したと思

《至誠心を具える者は大乗の行者)

ここでは他人に請われて念仏することの是非に関する問答 まず、『授手印』の至誠心について説かれる部分である。

いて答えている例が見える。まず、問の部分では 問、住は『至誠心』之人、令『修』念仏』之間、依』他人

が行われているが、その中で聖光は大乗の菩薩の思想を用

念仏、為パ゚自身「為ピ成パー・往生之因「、為当如何。 請!、 令』申 ; 念仏 , 之時、住 ; 。 有所得之心 ; 、 令」申 ; ,

(聖典五・二一)

あるというのである。

この問から見えることは、廻向が目的であろうか、誰かに といい、至誠心を発して念仏する者が他人に請われて念仏 する時、これは往生の因となるのか否かとい問うている。

状況を聖光が目の当たりにした可能性が指摘される。この 称名念仏を請われることがあったということであり、その

ような問いに対して聖光は

不い可り起い有所得し之心」。所以、者何、住いで至誠心に 本゚自゚タ住゚゚゚゚で誠心゚゚之人、為゚゚ス゚゚他人゚プ受゚゚プ請用゚ァ之時

> 「者以」「自行化他」、為」、菩薩 、大乗 、之行 」、以 「、 此 、 念 発願心`之義也。故'云','普為師僧父母同得往生「、又タ 仏』可シ廻」」向「自他」往生」之功徳「゚。 是「則ケ第三」廻向 修パ念仏ッ志パク往生ッ之人。此ケ是レ大乗ク行者也。大乗

共一成『往生之因』也。若『不』然『者』、招』』、小乗偏執 行、習||化功帰已||也。縦"雖||請用之念仏||"|、 云\^¬、願共諸衆生、況\*又\*大乗」之意、、自\\\\初心、之

自調自度之失」かり敷。

(聖典五・二一)

規範として、自他の往生のためにその功徳を廻向すべきで から、人に請われて念仏を修した場合、大乗の菩薩の行を といい、至誠心を発して念仏をする者は大乗の行者である

— 139 —

にいっている。 『名目問答』では、三心のそれぞれを説く前に次のよう

念仏)行者、先自"学"三心"決"定往生"之後、 得;;往生)大益;"、亦他人;"可」令」得往生)大益;"也。 人 "教」^三心」"、可 、決,,,定他人之往生」"也。是 ゚即゚自

故"以,,三心,具不具"、知,,往生,得不得"也。三心,是

若シ不シ知;;三心ッ修;スル念仏ッ人、自サ迷ヒ亦迷シス他ッサ也。 亦於他

則"与;;仏心;相応"、 念仏者一甘露也。 尤可二楽欲」也。 亦復善導之元意也 尤可…甘心」也。 是山

(浄全一〇・四〇〇上

が仏心と相応し、善導の元意であるとするのである。 他の人に教えて共に往生を遂げるべきであるといい、これ ここでも自行化他の志を持って自ら三心を学んだ後には、

これらの説を見ると、自行化他という大乗の菩薩の思想

を根底としながら三心を説く姿勢が指摘できる。そしてそ

れこそが仏の心に沿った理想像であるといって、これらの

中道一法門一。

(浄全一〇・一五八下~一五九上)

・天台宗の思想を用いた主張

《仏教の道理

行為の正当性を合せて主張していると見ることができる。

『西宗要』の「三心具足文事」では次のように言ってい

る。

煩悩ァリ。見惑下者見道ノ理ヲ障ルゼ。見惑ハ是能障、 見道

付:「釈)現文:、法門:能障:所障:云っ事でり。見思)ニ)

果、所障也。欲界九品、思惑、是、不還果、能障、 理、是所障也。欲界六品、思惑、、一来果、能障、 不還果

上二界一、八九七十二品一思惑一、是一阿羅漢果一能障、

といい、

阿羅漢果、是、所障也

是一所障也 塵沙一惑,是一出仮利生一能障、 無量塵沙出仮づ法門、、

十廻向十地等覚、是、所障也。

四十一品一無明二、

四十一位一中道一理一能障、

十住十行

元品〜無明〜是〜究竟極位〜能障、妙覚位〜是〜所障也。

修惑^障]]修道]。所知障"者塵沙無明也。是~障]]出仮 瑜伽唯識〉煩悩障宀者、見惑修惑心。見惑ケ障ト見道ザ、

と所障があるもので、求めようとするものがあれば障害と これによると法門には障るものと障られるものという能障 なるものがあるという道理を三心の解説において丁寧に取

り上げている。そしてこれに続いて「天台宗の如きは」と して次のように言う。

如言、天台宗一、見思塵沙無明一三惑,能障、

空仮中一三

者布施、 諦ゝ是ゝ所障也。六蔽ゝ能障、六度ヶ所障也。謂っ慳貪ヶ 破戒、者持戒、 瞋恚 者忍辱、 懈怠、者精進

散乱,者禅定、 愚痴,者智慧也

天台宗では空仮中の三諦が所障であり、 浄全一〇・一五八下~ 一五九上)

これを障

慳貪は布施、破戒は持戒、瞋恚は忍辱、 懈怠は

障る能障、

るものは見思の惑、

塵沙無明の三惑であり、

六蔽は六度を

説をとりあげている。ここではほかならぬ「天台」の思想 として空仮中三諦と六度という求める物とその障害となる 散乱は禅定、 愚痴智慧をそれぞれ障る能障だという いたと考えられる主張である。

いて次のように論じているのである。

ものを取り上げている。そしてこれになぞらえて三心につ

惑)煩悩,障也。廻向発願心,不定」心,障,也

至誠心つ法門へ、是や虚仮つ煩悩が能障で成れ也。

深心、疑

虚仮煩悩という能障であり、深心では疑惑煩悩、 心では不定心がそれぞれ能障であると説明している。 つまり、至誠心の教えでは至誠心という所障を障るものは (浄全一〇・一五九上) 廻向発願

この説を提唱する必要性は天台の教説を知る者への三心説 の主張であったと見ることができる。 これらの説はまさに天台宗の説を意識したものであり、

患・懈怠・散乱・愚痴)」とは、 沙・無明 て天台宗の教義を用いているように見えるが、「見思・塵 付け加えるならば、この思想は「天台宗の如き」といっ の三惑、 空仮中の三諦、 仏教の基礎的思想だが浄 六蔽 (慳貪・破戒・瞋

> 用いることが三心の説を伝えるのに有益であったが故に用 土宗ではあまり取り上げられないものである。

この思想を

4 おわりに

以上聖光の三心説について整理をしてみたが、 本稿での

指摘をまとめると次のようになる。

・至誠心を具えて念仏する者は大乗の行者である

(『授

手印』)

・自ら三心を具した上で、他にも教えて三心を起こさし

め、共に往生すべきである

(『名目問答』)

- 141 -

・天台でいう能障と所障を用いるならば、 は虚假煩悩、深心では疑惑煩悩、 廻向発願真では不定 至誠心の能障

心である(『西宗要』)

めの主張であるといえるのである。そして聖光はこの大乗 さらには至誠心を具えて念仏する者は大乗の行者であると いた主張はまさに天台の僧を意識した説であることがいえ、 いう思想は、 これらの主張を見ると、「天台の如き」能障と所障を用 対象者に対して三心の思想の価 値を高めるた

われる対象者を意識した説が見られることが確認できるの動していたと考えられる僧達、さらにいえば天台の僧と思説に関してはあまり多くはないが、当時聖光のまわりで活べきであると主張しているのである。このように、三心の他をして同じく三心を発さしめ、共に往生することを願うの自行化他の思想を三心説に取り入れ、、自ら三心を発し、

である。

 先述の通り、これまでに同じ視点で人間観、願往生心、 をこれらの思想にはすべて対象者を意識した主張が見られ ることが確認できる。具体的にどこのどのような僧に対することが確認できる。具体的にどこのどのような僧に対す る主張なのかということは、未だ明らかではないが、この ような主張が見られる必然性として、天台の思想を用いる ような主張が見られる必然性として、天台の思想を用いる まが天台の僧であったという点から推察するならば、対象 者が天台の僧であったということが言えるかもしれない。

一九九〇)によった。

光「鎮西教学における祖述と顕彰」(『法然浄土教の思想と歴史』て」(『鎮西勢観記主三上人の研究』、知恩院、一九三五)、香月乗1 「祖述」と「顕彰」という立場では小西存祐「鎮西国師に就い

いたことがこれに対する対応と指摘されている。 出喜房仏書林、一九七四)などがあり、「相承的・発展的立場」山喜房仏書林、一九七四)などがあり、「相承的・発展的立場」山喜房仏書林、一九七四)などがあり、「相承的・発展的立場」山喜房仏書林、一九七四)などがあり、「相承的・発展的立場」山喜房仏書林、一九七四)などがあり、「相承的・発展的立場」

3 拙稿「聖光上人の人間観 ―当時の仏教への主張―」(『仏教論3 拙稿「聖光上人の人間観 ―当時の仏教学会にて発表『印生心と四弘誓願をめぐって―」(二○一八年度浄土学研究会にて発表、『浄土学』五五輯に掲載予定)、「聖光上人の説く信心について―願往業』第六二号・二○一八)、「聖光上人の説く信心について―願往

|生修行門||翻刻・略偈題―」(『三田國文』五四号)四五下恋田知子「陽明文庫蔵「道書類」の紹介(十)―弁長作『念仏

## 西城宗隆

#### はじめに

浄土宗総合研究所は、僧侶がLGBTのなかのトランス 浄土宗総合研究所は、僧侶がLGBTのなかのトランス 浄土宗総合研究所は、僧侶がLGBTのなかのトランス シェンダーの人々とどのように向かい合っていきていくか ご。『浄土宗法要集』に規定し 部では男女の性差異を記していない。『法要集』に規定し 部では男女の性差異を記していない。『法要集』の威儀 『総研叢書』第一○集で論述した。『浄土宗法要集』の威儀 『総研叢書』第一○集で論述した。『浄土宗法要集』の威儀 でいない塗香と伝法での授手印作法等は男女同一である。 したら良いかというのが『総研叢書』の目的であった。こ したら良いかというのが『総研叢書』の目的であった。こ したら良いかというのが『総研叢書』の目的であった。こ では視点を変えて、触香作法の意義について考察したい。

道場に入る。この触香は正伝法の密室道場で「焼香の伝」入り口で塗香作法をして、象の形をした香炉を越えてから「触香」すべきことを明記している。触香作法は、道場のし、別時勤行式と五重相伝・授戒会に関する式次第には現行の『法要集』は、触香の作法を記していない。ただ

洒水作法と同様に触香作法を記していない。なく、伝法に準じた作法である。『法要集』はこの理由で

のなかに「触香の伝」があり、たんに道場に入る儀式では

中国から日本へ将来されたと思われるが事実詳ではない。く、その起源も明らかではないが、恐らく印度で創製され、佐野真詳『仏教考古学講座』の象炉の項では、経説もな

香象の経緯と作法

たか。

べている。では、香象とその作法がいつから文献に記されしかし、平安時代の灌頂に際し使用されたことが解ると述

道誠(天禧三年間・一〇一九)『釈氏要覧』は、仏

典のなかから名目と故実を注釈した宋代の仏教辞彙集であ 「象宝を越えるは蓮台に昇ることなり」、二つに「香象は香

るので、香象を記していない。 嵯峨天皇宸翰という最澄の入寂(八二二)を悲しんだ 気有りの故に、受者彼の気に触れるためなり」、三つに

通じ、香煙たなびく象形の香炉であろうが、作法は不明で 「哭澄上人」の詞に、「香烟像炉を繞る」とある。像は象に

ある。

る」とあり、金剛界の時も香象を越える作法を勤めている。 説に、香象に香を焼き、弟子背より之を踰えて入堂せしむ 蔵界』には、「門前に於いて焼香供養す。私云く、或師の

玄静(延喜年間・九〇四)『受明灌頂作法次第

胎

長承元年(一一三二)と明記する『庭儀灌頂日記』は、

この文書は灌頂法会で香象を用いた証左である。正嘉元年 五尺の屏風一帖を立て、屏風の前に香象を立つ」とある。

を調え置き、机下に香象を安ずる」とあり、「門前に至っ の羅に洒水器一口并びに焼香器。加えて散杖。又香炉花筥 (一二五七)の奥書のある『如法経手記』は、「門前の机上

て「香象一頭」と記している。 香象を超える作法が灌頂以外の法会で勤められるようにな て、身の上に洒水三反、香象を超えて道場に入る」とある。 った。『建武二年結縁灌頂記』(一三三五)は灌頂道具とし 栄海(一二七八~一三四七)『ゲンビラ鈔』は、一つに

> 『延文四年結縁灌頂記』(一三五九)は、「受者を引いて、 因位の普賢を越えて、金剛薩埵の位に至る」としている。

る。 <u>②</u> <u>③</u> ることが記されているが、男女ともに右足からは不明であ 印、香象を越えしめる。先ず右足」とあり、右足から越え

頂の受者を金剛薩埵にするために「象に騎る」のであって、 象は密教の経典と儀軌になく、師伝に依っている説き、灌 杲宝(一三〇六~六二)『大日経疏演奥鈔』二六は、

ためとしている。 三)『寂照堂谷響集』二に、秘密灌頂道場にて白香象を用 香象を越えるのではないとしている。 運敞(一六一四~九 いるのは、これによって清浄となり、瑜伽密蔵と相応する

「香象に至れば象に薫ぜられて臭気止む」、三つに「香象に に置いて、象の頭が向かって左ならば右足からとなり、そ 乗じて而して大壇に至るなり」と説いている。香象を内陣 (二〇丁表) には、一つに「受者の衣服を薫じ」、二つに 葦原寂照 (一八三三~一九一三) 『醍醐乳味鈔』 巻一六

の反対ならば左足からとなると説いている。浄土宗の男性

(一八四七~一九三四)『真言密教法具便覧』には、「行者 熊谷直実のように逆さ馬となる。 権田 雷 斧 浄土宗の触香作法

の作法では、

と男女の差異も説いていない。 夫人の入胎に際する白象の本生譚を由縁としている。作法 六牙の白象に乗じて、仏母の胎に宅する義」として、 摩耶

受者を道場に引入する時これを超えさせる。この香象は経 軌の中にその文見当たらないが師伝によってもちいるか。 いる(左足からまたぐ)」とある。『智山事相事典』 (象香炉) 道場に入る時に体を浄めるために、またいで用 ○年)は、「灌頂の際、壇門に香象を置き、覆面をした 『浄土宗西山禅林派 法式集』(平成四年)は、「触香炉 (平成

を金剛薩捶となし、象に乗る意味や、衣服を薫習するため 白象は普賢菩薩の乗物で香象を超えさせるのではなく受者

乗って仏母の胎に入るという説もあるが、受者を金剛薩捶 女の差異を記していない。特に、 などの諸説がある」と記している。 他宗派の触香の作法を見てきたが、香象の越え方には男 灌頂での触香は、白象に

の位にすることにある。

河法皇の十三回忌に「浄土三部経」を如法に写経したとあ る。「浄土三部経如法経次第」は、「一、入道場 将に道場 四十八巻伝』巻十には、元久元年(一二〇四) の後白

等常の如し」とある。法然上人も香象を越える作法を勤め たのであろうか。『古昔五重伝法軌則』は含牛(一五五一

に入らんとすとき。先ず須らく洒水すべし。香炉花筥香象

宗も入堂儀礼として勤められていた。(ほ) を加持し、受者を呼び、その頂に洒ぎ、 ←一六三○)の秘蔵の書という。「堂内の戸を開き、香水 又受者は香炉を跨ぎ越えて支体を薫浄する」とある。 戸内に引き入れる。 浄土

— 145 —

より右へ移り、女は右より左へ移る也。此事は和尚の私に、 事は、香の上に足をかさして三度まはすなり。男は左の足 の伝」と「第二焼香の伝」とに分けている。「足香と云う 道本山五重口訣」(一七七三年書写)は、「第一塗香足香 霊巌寺六世愍譽春応(~一七〇一)より伝授したという

記す役也。 其の人の造悪を記す役也。 惣じて男女両方の肩に同生神同名神有り。 香を手に三度もみ合わす。又足を香の上にかさ 同生神は男神、 其の人の善事を 同名神は女神、

き也」とある。 して三度まはす事は、 触香はたんに越えるだけでなく、三業滅尽 身口意の三業の罪を滅尽すと思うべ するなり。 色象形の香炉を置けり。 台は白木なり。 香炉は御門主より来る。 赤地金襴打敷を掛け、

其下に彩

拝殿下

は、 因一分なり。(中略) 遍身清浄となりて、往生浄土を願うが故に、是れ往生の修 相承口訣』(大雲寺所蔵)の九箇条之伝には、「触香の伝と は右より薫じるは其の止悪を願う。 のために足を三回まわす作法となった。また、『化他五重 是れ入道場の儀式なり。 男は左より薫じるは修善を願い、 幡随流には足香と云う。則ち 是触香の法なり」とあ

疏』は、「一切衆生に皆二神あり。 では、 なぜ男左女右なのであろうか。 一を同生と名づけ、 吉蔵 『無量寿経義

を同名と名づく。

同生は女にして右肩の上にありて、その

る。

善を書す」とある。右肩に女の同生神、 と思われるが、明解な根拠とならない。 とあり、吉蔵は男左女右を認知していたことになる。男左 作悪を書し、同名は男にして、左肩の上にありて、その作 女右とする説は、この倶生神 (同生神同名神) によるもの 左肩に男の同名神

とは、

是れ入道場の儀式也。足下は至極不浄なれば

香煙

を掲載している。 (宝永七年・一七一〇) 徳川綱重の法事記の 「彼の散杖を以て、 は作法の記述がないが、 「清揚院殿三十三回忌御忌勅会記 入堂の衆各々、 象香の 洒水 図

> 扇を懐中に入れ右手で散杖を執り、 うか。これに関して、中山玄雄編『天台宗法式作法集』は 増上寺での勅会では、 東の方に飾れり。 全身を薫香し扇を執って入堂する。 密教法要では入堂に先立ち門前瓶の作法がある。 **「飾れり」とある。はたして触香作法が行われたのであろ** 度は頭上を、後の二度は洒ぐ想いで、 昇殿畢れば御供所へ取除けり」とある。 象形の香炉を置いたとあり、 洒水三度のうち初めの 頭上に洒ぐこと三度、 瓶を二度たたく。 瓶前 しかも

女

足は一々挙げる要はない」とある(一七頁)。 11 の時もこれと同様の作法であり、触香の作法は勤められて 又香象で薫香するのも唯だ象を越えると思念するのみで両 ないと思われる。 震純「五重口訣」『浄宗伝燈提耳籤』巻三は、「触香 綱重 0) 法会 の伝

三返転じる。 如く道場に象香を置く云々。 に触れて徧く身を清浄とする為の作法は、男は左従り右に 女は右従り左に移って三返、 とある。 古来曰く、 是は本伝に非ず。 触香す。 密家の

古老婆心の入道場の得意也」

触香は焼香の伝の附

— 146 —

を説いていない。 伝であるとしている。 作法は男左女右であるが、 その理由

に入らんと欲する前には、先ず足香の具を設けて、行者を 妙瑞 (~一七八七)『化他五重相伝口訣』は、「先ず道場

伝で、 移ること三遍、是を触香の伝と云う」とある。塗香焼香の 乃ち其作法は、 仏神三宝一切の賢聖も之がために降臨し哀愍護念し給う。 は総身の肢体に至るまで、皆遍身清浄と成らしむるが故に、 して此の香煙に触れしむべし。 因みにと称して触香の作法を伝えている。 男子は左より右に移り、女人は右より左に 則ち下は不浄の足下より上

に、此れ乃ち別時道場に入るの恒式なり。其の作法は、 内外心身の垢穢を薫浄すと運想すべし。心には境に随って 転ず。身器清浄なれば心法も亦た随って清浄なるべきが故 伝として触香を伝えている。「足下を薫ずれども、 立道(一七五五~一八三六)『真葛伝語』は焼香伝の附 意には 男

隆円(一七五九~一八三四) 『浄業信法訣』 は、 「此触香 現行の作法と同様である。

別時道場に入堂する時の止悪修

善の作法としてい

る意を表するなり」とある。触香作法の三辺は行われず、 (3)

子は左を先にし女子は之に反す。

此は悪を滅し、

善を修す

もある。

く は、清浄潔白なること白象の如し。此心にて念仏を申て、 炉に白象を用いることは、 るなり。 分別思慮を以て飾らざる本心なり。 今伝る意は、助け給へと思ふ心の偽りも謟ひもな 仏性の理体無垢清浄なるを表す 此本心の助給の念

ず」とある。ここでは明言していないが、「触香も南無阿 此れ全く前の焼香塗香の如く、 穢土を離れ清浄の土に往生す。離穢清浄なる香の体なり。 有無共に片おちすべから

所以であろう。また、『浄業信法訣』と『吉水写瓶 訣

信仰を説く点が、結縁相承で『浄業信法訣』を用いられる

弥陀仏」という教えである。

妙瑞と比較すると、この念仏

教示している。正伝法の前にその作法を既に行っているの 香作法を法式分として伝えていて、 道場に入る作法を予め

で、 がある。これは伝灯師と回向師の作法が齟齬しないためで 触香の伝では煩瑣になるので作法説明を省略すること

陰陽の なる其作法は、 神谷大周『結縁五重筌蹄』(一八九五) 順次に随へばなり。今発心念仏して、此の道場に入 男子は左足よりし、女子は右よりす。

るは即ち穢土を離れて浄土に詣るの思いを起さしめんが為

は、「遍身清浄と

に願生の に、 此伝あり。 思いを巧みに発すべし」とある。神谷は初重を 左れば今日より娑婆の執着を転じて、 万事

『選択集』とした伝法改革者であるが、従来通りの男左女

これまでの

『法要集』(明治四三年版・大正一三年版

『西圓寺蔵版 化他五重密室道場式』(一九一五)は、 右説で、その理由を陰陽としている。

に菩薩あり。 仏と唱えながら薫し。次に左足も亦同じ。 触香の仕容は、 人間の臭穢身を以て、仏辺に近付くことを恐 先ず右の足を出して助給へ、 (中略) 仏在世 南無阿弥陀

て足香に凝らすなりと」とある。 大日比は右足説であり、 是れを始めとして、今に至りて、

香象の形を作り、香を焼

必ず道の正中に出でて、人をして超えしめ玉へりと。

れ入り奉り。誓願を起こし、

仏の説会には、香象の形と現

って、 法の時にその意義 が法会前に触香の作法 浄説等があるが、 宗の触香は入堂儀式説・遍身清浄説・三業滅尽説・離穢欣 念仏を称えながら薫じる作法である。 触香は密教のように如来と一体となるのではない。 南無阿弥陀仏と称えながら薫じることを伝えること 専修念仏による触香作法である。 (精神)を伝える。 (型)のみを教示し、 即ち、 伝灯師が正伝 触香の伝に至 回向師 浄土

に意義がある。

法式に関する書籍の触り 香

鑑』、大雲『啓蒙随録』、龍牙興雲『持宝通覧』、金井秀道 していない。また、法式に関する書籍は、 昭和一四年版・平成二年版)は、 いずれも触香作法を規定 必夢『諸回向宝

堀井慶雅の 『蓮門小子の枝折』も触香について記していない。 浄土苾蒭宝庫』、千葉満定『浄土宗法式精要』、 『法式教案』(昭和一三年)は、『法要集』 板倉貫瑞 ただし、 昭昭

ここには「男子は左足を先に薫じる右足を次にす。女人は 和一四年版) の申し合わせを記したともいえる書物である。

右足を先にするものなり」とある。

しかし、

触香の作法は

頭を左にして置く。これを跨ぐのは、男子は左足から、 の『本堂の荘厳』(昭和五二年)は、「本堂の入り口に象の 先にし、女子は右足を先に薫じる」としている。宍戸栄雄 年)の触香の項目では、「入道場の作法は、男子は左足を 左女右の作法を勤めている。『浄土宗大辞典』(昭和 『法要集』に規定せずに、 道場等の申し合わせによって男 五

子は右足からと定められている」とある。このように、

香炉の置き方と現行として男左女右の作法を示している。

— 148 —

かの自身の性意識によって、その左右どちらかの足から越

は左遷・左前、 君子は南面したから東を左とし、 教的な説明はない。左右の尊位は、『新漢語林』によれば、 が乱れないためにという合理的な説明がある。しかし、仏 差があるのは浄土宗だけのようである。男左女右とする作 的慣習的になっている作法を男女差別ではないかと躊躇し 承されてきた。また、指導的な立場に身を置く人が、歴史 一様ではない」とある。男尊女卑ともいわれているが、左(四) しかも「左右いずれを尊位とするかは、時代や国によって たこともあろう。 れてきたことによって、無意識または差別的意識もなく継 浄土宗の触香の作法は、 陰陽道の順次説・同生神同名神説、そして着物の裾 右は右上がり・右に出る者はいないという 他宗の触香作法を見てきたが、男女の性 伝法道場等で男左女右と指示さ 転じて陽の位となった。

によれば左足から越えるということになる。LGBTのなら歩むことが『法要集』によって規定されている。この説に同じ作法に統一するかである。浄土宗の場合は、左足か儀礼としては、現状の男左女右の作法、または男女とも

の触香作法といえる。

言葉があり、

左右の尊位はないと言える。

う。 もが納得のいくような説明ができるであろうか。 アフリーの触香炉を設けることもよいであろう。「型とそ には、その横を通り越すこともよしとすべきであり、 が必要なのであろうか。さらに、身体の不自由な人のため することは難しい。しかしながら、 じるのである。この作法は伝法問題にも関わるから、 意識を生じてしまう恐れがある。性差異するから問題が生 か。何気なく行っている所作を根源的に見直す必要もあろ の精神」という言葉がある。なぜそのような所作をするの えるという選択肢もある。しかし、これによって逆に差別 触香は香煙によって身体を清浄とする作法であり、 内規的な申し合わせによっている作法であるが、 触香作法は男女の差異 バリ 誰で 離穢 変更

礼を通して「触香も南無阿弥陀仏」と伝えることが浄土宗めの作法である。男左女右という越え方の問題よりも、儀るなしに関わらず念仏を称えながら薫じ、念仏を称えるた欣浄の思いをなすための入道場の儀式であるが、香炉のあ

- 2 顕密仏教は香象、 「それぞれのかがやき─LGBTを知る」平成三○年 『浄業信法訣』は触香炉、 他に象香炉・
- 3 等と称している 供養具と僧具」『日本の美術』で同様のことを述べている。二八 第三巻・仏法具編〈上〉一九七○年・二八○頁。鈴木規夫も
- 三号・一九八九年・二六頁
- 5 E A E 『天台霞標初編巻之一』大日本仏教全書一二五・二一A一二 「水尾灌頂式胎受明灌頂作法」『真言宗全集』二七巻・三七A四、

位である。

6

- 7 書類従』第二十六輯上・釈家部・五三九A一六。 観音院恒例結縁灌頂記』にも、 『続群書類従』第二十六輯上・釈家部・一九九A六、二〇二B 『真言宗全集』二七巻・九六B七。寿永元年(一一八二) 「屛風南立香象」とある。『続群
- 続群書類従』第二十六輯上・釈家部・四九六A一五
- 正蔵』五九・二七九C一九 「続群書類従」第二十六輯上・釈家部・五五九A六

大日本仏教全書』五二・三八〇

- 19 18 17 16 15 14 13 12 11 10 ·大日本仏教全集』 一四九·三七
  - 黑谷上人語燈録』正蔵八三·一三二·B一三 権田雷斧名著選集』四・四八
  - 浄土伝灯輯要』巻中・三六八頁

净土伝灯堤耳籤』九巻二八表

- 『正蔵』三七・一二四B一
- 明和五年〈一七六八〉震純考欽書」とある。 ・増上寺文化財目録』、霊一・五・経う三上
- 三年・一七・二三〇頁。『化他五重』東京教務所・昭和一一年。 今岡達音は初心の伝灯家の要書としている。『報恩集』 一九三

- 浅学相承である。 総本山知恩院布教師会·昭 和四 1九年。 本書は結縁相承ではなく
- 『浄土伝灯輯要』巻下・一〇二六頁

·象炉

21

び、 東・過去であり、 右手が西・未来である。右繞するように右が尊

## 十劫正覚をめぐって

### 齊藤舜健

一はじめに

康僧鎧訳『無量寿経』上に、

来、凡そ十劫を歴たり。幾ばく時を逕ぐるとやせん。仏の言わく、成仏より已幾ばく時を逕ぐるとやせん。仏の言わく、成仏より已来、阿難、又、問いたてまつる。其の仏、成道より已来、

舎利弗、阿弥陀仏、成仏より已来、今に於て十劫なり。とあり、鳩摩羅什訳『阿弥陀経』に、

昔のこととされる。そして、その後、未だ入滅せず今現にとあることを根拠として、阿弥陀仏の成道は今より十劫の

西方極楽世界に在すことを、法然上人は四十八願の成就の

第三章私釈)。 証として念仏往生がかなう重要な論拠とされる(『選択集

阿弥陀仏が成道してから経過したとされる「十劫」とい

十劫」「但十劫(実十劫/一条派・白旗派)」といった四種「常演十劫(名越派)」「一期赴機十劫(三条派)」「延促劫智う時間の長さは、義山が示すように三部経解釈の中では、

た立場が提起され、必ずしも『無量寿経』なり『阿弥陀の十劫説、あるいは、「十劫の弥陀」「久遠の弥陀」といっ

経』なりに記載される言葉どおりに了解されているわけで

はない。もっとも義山が

『三経』の説は、皆、実修実証の意旨を宣ぶ。只、迹当流の意は、謂わく実の十劫とす。所以は何ん。凡そ、

門を述ぶ。本門を説かず。中に就て、今『経』には、『三経』の説は、皆、実修実証の意旨を宣ぶ。只、言

ぎり一切こと、 上幾り乱こ上で。 下こ、宮原寺りむ証誠有らんや。今、『証誠の経』に、十劫と説く故に、証誠の説有り。若し、方便赴機等の説を為さば、豈に、

実の十劫にして、赴機の説に非ず。亦た、常演等の説

— 151 —

ばよいかと思う。このような種々の解釈はそれぞれの立場 ているのだろうか。藤田宏達氏は が、〈無量寿経〉自体は十劫という長さをどのように捉え からなされるもので、その限りにおいて尊重すべきである と言うように、 浄土宗では十劫と言葉どおりに受け止めれ

短いとかいうことではなく、途方もなく長い劫数、つ 去にすでに成仏して現在に至っていることを表したも したものではなく、数の限定を超え、限りなく遠い過 れているが、やはりこれは劫数を計算して時間を限定 また、「十劫」については、古来いろいろ議論がなさ のであろう。 < 中略 > 単に五劫より長いとか百劫より

うし、 は、 といって、必ずしも言葉通りに理解できないとされる。 量寿経本文に即して、 藤田氏のように理解される場合がある以上、あらためて無 通りに受け止め場合には問題とならないことではあるが、 十劫という言葉通りに受け止めて何ら問題はないと思 まり久遠劫を示したものにちがいない。 浄土宗の伝統的な理解のように、経典の文言を言葉 検討してみたい。 私

#### 無量寿経諸本中の時間経 過

かいうことではなく、途方もなく長い劫数、 劫」と見なす根拠は、 藤田氏が十劫を「単に五劫より長いとか百劫より短いと 以下の点である(藤田前掲書 p.388 つまり久遠

389)°

十劫成仏の現在仏とは、成仏しても入滅することの ない仏であり、「現在」とは永遠の現在。

・十劫の十は計数の単位ないし満数、劫は宇宙論的時 間 の単位だから、 途方もなく長い劫数、つまり久遠

劫を示す。

法蔵菩薩が発願し修行したのは、「乃往過去久遠 量不可思議無央數劫」の昔に出現した錠光仏よりさ 無

久遠劫の昔のこと。 らに以前の仏の世自在王仏のものでのことだから、

で成仏したのが「十劫」以前というのは、「乃往過 去久遠無量不可思議無央敷劫」との整合性が明らか

法蔵が「不可思議兆載永劫」のあいだ菩薩行を積ん

ではない。

これらの点から、

「劫数は他の劫数と対比し計算した上の

- 152 -

ものではない」。よって、「十劫については、実質的にはこ

れを久遠劫と見なすべき根拠があると言える」とされる。 藤田氏のこれらの指摘を念頭において、無量寿経の中の

十劫正覚に関係する時間経過を示す記事を確認する。その 範囲は、法蔵説話中で釈尊が指示する最古の時点から釈尊

利本のページ数をそれぞれ()内に示す。チベット訳は梵 とめたものである。なお、漢訳諸本は浄全1巻、梵本は足 の説法の時点までである。以下、諸本それぞれについてま

本とほぼ同じなので略す。

#### 大阿弥陀経

百一十億の仏刹の説示(105a)と、本願建立(105ab)。 ら入滅は 42 劫(104b)。その間に曇摩迦(法蔵)への二 王仏)までの経過時間は燃灯仏を含めて33仏の交代 央數不可復計(104a)」。燃灯仏から樓夷亘羅仏(世自在 点までの経過時間は「前已過去事摩訶僧祇已來其劫無 最古の時点は、提惒竭羅仏(燃灯仏)。釈尊の説法の時 (時間自体は表示せず/ 104ab)。世自在王仏の成道か

> 108a´ 110a)° 在王仏の入滅はこの間)、 成道から釈尊の説法の時点までは十小 阿弥陀仏として成道(105a、

平等覚経

劫(110a)。

劫(60b)。その間に曇摩迦留(法蔵)への二百一十億の 表示せず/60ab)。世自在王仏の成道から入滅は 42 の経過時間は燃灯仏を含めて 38 仏の交代 (時間自体は 議及(60a)」。燃灯仏から樓夷亘羅仏(世自在王仏)まで での経過時間は「前已過去劫大衆多不可計無邊幅不可 最古の時点は、定光仏(燃灯仏)。釈尊の説法の時点ま

は十小劫)。 から釈尊の説法の時点までは十八劫(66a /元・明で 數劫(64a)におよぶ菩薩行の後(世自在王仏の入滅はこ 所師事供養佛已過去佛亦無央數(62a)/積功累德無央

の間)、阿弥陀仏として成道(62a、64a、66b)。

成道

仏刹の説示(62a)と、本願建立(62a)。

以後、

覚の提示は阿弥陀仏の光明の讚歎と阿闍世王太子への 『大阿弥陀経』『平等覚経』は十劫(十小劫・十八劫)正 いささか唐突な感がある。

以後、無央數劫所師事供養諸已過去佛亦無央數(105a)

、積功累德無央數劫(108a)におよぶ菩薩行の後(世自

授記の直後であり、

無央數劫 — 153 —

を含めて53仏の交代(時間自体は表示せず/4)。世(4)」。燃灯仏から世自在王仏までの経過時間は燃灯仏での経過時間は「乃往過去久遠無量不可思議無央敷劫最古の時点は、錠光仏(燃灯仏)。釈尊の説法の時点ま

王仏の入滅はこの間)、成道(仏名は提示されず/12)。植菩薩無量徳行/11-12)におよぶ菩薩行の後(世自在建立(6-11)。以後、兆載永劫(於不可思議兆載永劫積の二百一十億の仏刹の説示(6)と、五劫思惟(6)、本願

自在王仏の成道から入滅は 42 劫(6)。その間に法蔵

の問いに答えたものであって、他の時間表示との対比た世自在王仏の寿量も、五劫思惟の提示を受けた阿難たかどうかについての問答の中で提示されたもの、ま『無量寿経』の十劫正覚の提示は、法蔵菩薩が成道し

成道から釈尊の説法の時点までは十劫(12)。

在王仏が新しい。以下の諸本は、世自在王仏が最古であり、以上の諸本は燃灯仏~世自在王仏は、燃灯仏が古く、世自

で提示されたもの。

『如来会』

(144b)。世自在王仏から錠光仏(燃灯仏)までの経過最古の時点は、世間自在王仏(世自在王仏)の出世

時間は燃灯仏を含めて41仏の交代(時間自体は表示せ

過時間は「往昔過阿僧祇無敷大劫(144a)」。以上の合ず/144ab)。燃灯仏から釈尊の説法の時点までの経

計が世自在王仏から釈尊までの全経過時間となる。

世

処菩薩(法蔵菩薩)に対する二十一億諸佛土の説示自在王仏の寿命は四十劫であり(145b)、その間に法

ある。以後、於無量無數不可思議無有等等億那由他百(145b)と、五劫思惟(145b)、本願建立(145b-149a)が

/ 151a)。成道から釈尊の説法の時点までは十劫後(150a-151a)、成道(成道ではなく、「受生」とする千劫内におよぶ菩薩行(世自在王仏の入滅はこの間)の

(152a)。 /151a)。成道から釈尊の説法の時点までは十

五劫思惟の提示を受けた阿難の問いに答えたものであその起点を提示されたもの。また世自在王仏の寿量は、十劫正覚の提示は、阿弥陀仏の寿量無量を提示した後、

の対比で提示されたもの。

点までは十劫(173b)。 本では二百一十億)の説示(一劫かけて/167a)と、 に対する八十四百千倶胝那由他佛刹功徳莊嚴(他の諸 は四十劫であり(167a)、その間に作法菩薩(法蔵菩薩) から釈尊までの全経過時間となる。世自在王仏の寿命 不可思議阿僧祇劫(165b)」。以上の合計が世自在王仏 釈尊の説法の時点までの経過時間は「如過去無量無邊 交代(時間自体は表示せず/ 165b-166a)。燃灯仏から 最古の時点は、世自在王仏の出世(166a)。 劫思惟(167b)、本願建立(167b-172a)がある。以後、 から燃灯仏までの経過時間は燃灯仏を含めて 37 仏 (172b-173b)、成道(173b)。成道から釈尊の説法の時 の菩薩 「歴大阿僧祇劫修菩薩行無量無數百千萬億劫(172b)」 行(世自在王仏の入滅はこの間) の後 世自在王仏 Ŧi.

梵本

『荘厳経』

る。 vipule 'prameye 'cintye(むかし過去世の時、 5-6)。燃灯仏から釈尊の説法の時点までの経過時間は 世自在王仏から dīpamkara (燃灯仏) までの経過時間 最古の時点は、lokeśvararāja(世自在王仏)の出 上の合計が世自在王仏から釈尊までの全経過時間とな さらに無数、広大、無量、不可思議なる劫/5)」。以 は燃灯仏を含めて 80 仏の交代(時間自体は表示せず/ atīte 'dhvanīto 'saṃkhyeye kalpe 'saṃkhyeyatare 世 自 在 王 仏 0) 寿 命 は 四 十二劫 であ 無数、 世(6)。 ŋ — 155 —

対する ekāśītibuddhakoṭīnayuta-śatasahasrāṇāṃ buddha-kṣetraguṇālaṃkāravyūhasaṃpadaṃ(八十一コーティ・ナユタ・百千の仏国土の功徳の厳飾荘厳の成就)の説示(コーティ年かけて/9)と、paňcakalpān 五劫思惟(9)、 本 願 建 立(10-21) が あ る。 以 後、a p r a m e y ā s a ṃ k h y e y ā c i n t y ā t u l y ā -māpyāparimāṇānabhilāpyāni varṣako ṭīnayutāśata-māpyāparimāṇānabhilāpyāni

(dvācatvārimśat-kalpāms(9))、その間に法蔵菩薩に

十劫正覚の提示は、法蔵菩薩が成道したかどうかにつ

いての問答の中で提示されたもの。また世自在王仏の

五劫思惟との関連で示され、

他の時間表示と

sahasrāṇi (/ 23) におよぶ菩薩行 (世自在王仏の入滅は

時点までは十劫(29)。 この間)の後(23)、成道(26)。 成道から釈尊の説法の

十劫正覚の提示は、法蔵の成道の得否の問答の中では 阿弥陀仏の寿量無量を提示した後、その起点を

三 まとめ―二種 類の時間表現

提示されたもの。

以上の記事は、 世自在王仏と然灯仏の前後関係に従って

概ね次のようにまとめることができる。 まず然灯仏を最古、世自在王仏を最新とする『大阿弥陀

時間経過の全体:然灯仏~釈尊の説法の時点(A)

『平等覚経』『無量寿経』では

世自在王仏まで:然灯仏~世自在王仏の諸仏の交代 回数を経過時間とする。 (A)

世自在王仏の寿量の範囲内:法蔵の 出家から願の建

願の建立~阿弥陀仏成道(法蔵の菩薩行):(A)

阿弥陀仏成道~釈尊の説法:十劫(B)

<u>v</u>

最大四十二劫、

最短五劫

 $\widehat{\mathbb{B}}$ 

然灯仏を最新、 世自在王仏を最古とする、

『無量寿如来

会 『荘厳経』梵本チベット語訳

経過時間算出:然灯仏~世自在王仏の諸仏の交代回 時点(A) 時間経過の全体:世自在王仏の登場~釈尊の説法の

世自在王仏の寿量の範囲内:法蔵の出家から願の 数+然灯仏~釈尊の説法の時点(A)

建

<u>√</u> 最大四十二劫、 最短五劫(B)

願の建立~阿弥陀仏成道(法蔵の菩薩行):(A)

阿弥陀仏成道〜釈尊の説法:十劫(B)

ことができるかどうかについて検討の余地があるものの、 「劫」という単位自体が特定の長さを表したものと考える

十劫といった比較的短いと考えられる時間(Bとしたもの) これらの時間表現には、不可思議、 いる非常に長い時間(Aとしたもの)、四十二劫、 無数といった表現を用 五劫

の二種類があることがわかる。

可思議無央數劫(『無量寿経』)」、「阿僧祇無數大劫(『無量寿 (A)は、釈尊と錠光如来の間の時間を「過去久遠無量不

表現する場合と、法蔵菩薩の本願建立から成道までの期間 如来会』)」「無量無邊不可思議阿僧祇劫(『荘厳経』)」

数」と表現して、 する場合であり、 議無有等等億那由他百千劫内(『無量寿如来会』)」等と表現 経』)」「不可思議兆載永劫(『無量寿経』)」「無量無數不可思 (菩薩道の期間)につい 計量が困難であることを示している。 両者ともに「不可思議」「無数」「無央 て、 「積功累德無央數劫(『大阿弥陀 陀仏の寿量が無量であることを示した直後に成道後十劫で ことものと推測できる。また、この二種類の時間表現が同 世自在王仏の寿量と五劫思惟の整合性を意図して示され あるとすることから、無量寿と十劫との対比を意図して用 箇所に現れる『如来会』、梵本、チベット訳では、

阿弥

た

諸仏の交代時間を加えたものが経過時間の全体となるが、 前者が計量困難である以上、これにどれだけの数を加えた を最古の仏とする場合には、釈尊と錠光如来の間の時間に 議無央敷劫」などの非常に長大な時間との比較する記述で こういったことから、十劫正覚は「過去久遠無量不可思

いられているのは明白であろう。

較が可能な、 用いられたと考えられ、さらに四十二劫や五劫と多少の比 ではない」とういう藤田氏の指摘はあたらないのでないか ろう。従って「劫数は他の劫数と対比し計算した上の あり、「十劫」がある一定の時間の長さを表すと理解して 時間の長短を明示するものと考えてよいであ もの

— 157 —

ところで、計量困難であることには違いがない。

ともかく

これに対し、

のような表現は阿弥陀仏の寿量と同様である。世自在王仏

無量とか無辺という表現は、計量不能(あるいは困難)とい ながら般涅槃することを言うように、〈無量寿経〉では、 阿弥陀経』では阿弥陀仏の寿量を無数とか無央數とか言い

ではない。 うだけであって、終わりがないとか、 あくまでも非常に長い、ということの表現であ 永遠を意味するわけ

るの

か、

という阿難の問に答えて示されたものであるので、

は五劫思惟が示された後、 に対して、非常に短いだけでなく、多少の比較が明確にで 仏の成道から釈尊までの期間を十劫とする説は、錠光如来 家した法蔵菩薩の思惟期間を五劫とする、あるいは阿弥陀 劫(『無量寿如来会』 『荘厳経』 は四十劫)とし、その間 きる表現である。 も計量困難なほどの長い時間を示す表現である。 法蔵菩薩の菩薩行の期間、 (B) について、 特に世自在王仏の寿量は 世自在王仏の寿量はどれだけあ 世自在王仏の寿量を四 阿弥陀仏の寿量 『無量寿経』 に出 + で と考える。 また、藤田氏は「永遠の現在」というが、たとえば『大

〜釈尊の期間、

ŋ るという、時間に関する議論の前提が成り立たないと思わ 〈無量寿経〉 内部 の時間の流れを「永遠の現在」と見

れる。

数」とすることは、名越の義として義山も指摘する。成道 と経典の文言を言葉通りに受け止めて何ら問題はないと考 以来の時間を「十劫」と表現した理由については考察の余 える。なお、十劫を「常演の十劫」と見る場合に十を「満 の伝統的な理解のように、九劫でも十一劫でもない、十劫 このようなことから、十劫を「実の十劫」とする浄土宗

浄土宗聖典』 1 p.45° 地がある。

講録』(浄全4、731a)。 『無量寿経随聞講録』上之四(浄全14、 『浄土宗聖典』 1, p.200-1° 366b), 『阿弥陀経随

聞

3 2 1

- 『無量寿経随聞講録』上之四(浄全4、367b)。
- 藤田宏達 『浄土三部経の研究』、p.288、2007年、 岩波書店
- "大阿弥陀経』上。浄全1、122a。

6 5 4

『無量寿経随聞講録』上之四(浄全41、367b)。

— 158 —

## 「名曰極楽」の一考察

## 袖山榮輝

#### はじめに

の念を汲み取るべきであるとの見通しを立ててきた。 のもと二本の論考を発表し、「極」から釈尊等による称讃のもと二本の論考を発表し、「極」から釈尊等による称讃当する意味合いがない。筆者はかねてより「極楽」の 社語 sukhāvatī に対応する訳語「極楽」には「極」に相

樂」(引用文③)における「是故」と、康僧鎧訳『無量寿重欄楯七重羅網七重行樹皆是四寳周市圍繞是故彼國名曰極陀経』(以下、適宜、羅什訳と略す)の一文「極樂國土七そうした見通しを承けつつ本稿では、鳩摩羅什訳『阿弥

楽」という表現に託された意を汲み取りたい。

1. 羅什訳「是故彼国名曰極楽」の違和感

以下、いわゆる正宗分の冒頭から上述の一文に至るまでの本論考は上記羅什訳の一文に対する違和感に端を発する。

節毎に順次番号を付しておく。

文脈を引用し、その違和感を明らかにしたい。便宜上、章

樂其土有佛號阿彌陀今現在説法①佛告長老舍利弗從是西方過十萬億佛土有世界名曰極

故名極樂②舍利弗彼土何故名爲極樂其國衆生無有衆苦但受諸樂

寶周市圍繞是故彼國名曰極樂3又舍利弗極樂國土七重欄楯七重羅網七重行樹皆是四

引用文①は西方に所在する仏国土が「極楽」と名付けら寶周币圍繞是故彼國名曰極樂

における「是故」とが同じ用法であると比定し、「名曰極之名但有自然快楽之音是故其国名曰安楽」(引用文⑨末尾)経』(以下、適宜『寿経』と略す)の一文「無有三塗苦難

その理由付けを施す。 阿弥陀仏の仏国土が何故に極楽と名付けられているの ていて、そこで阿弥陀仏が説法していると明かし、 ③は「七重欄楯」に始まる極楽の様 ② は か のである 由 由付けと命名を付け足してくる。その点に違和感が生じる 付けなら②だけで十分と思えるなか、

敢えて③による理

える。 相の説示のうえに極楽という命名の理由付けを再び付け ②と③を「理由付け」と解するのは、それぞれ 故 加

けて命名が示されるという文章構成となっているからであ 名極楽」、「是故彼国名曰極楽」とあるように、 理由句を承

りを感受するからこそ、 命名の理由付けが示されている。 極楽の衆生が苦を感受することなく楽ばか か の仏国土は極楽と名付けられる 理由付けとすれ ば

体的に描写する端緒に配されている。 を重ねる構成となっており、 これで十分かと思われるが、 ③は羅什訳が極楽の様相を具 ②から3への 流れは理由 付け

ぞれが、「舍利弗極楽(其仏/彼仏)国土成就如是功徳荘 訳は極楽の様相に関する説示の計五章節中、 にわたって展開されるが、③を除く残りの計四章節のそれ 羅什訳における極楽の描写は③を含め連続する計五章節 といった定型句によって締めくくられる。 ③の章節 つまり羅什 のみ

是故彼国名曰極楽」で締めくくり、 しかも極楽命名の 理

> れる梵文和訳を見てみよう。 す)との対照によりさらに鮮明となる。 その違和感は梵文『阿弥陀経』(以下、 引用文③に対照さ 適宜、 梵本と略

④またさらに、シャーリプトラよ、 と銀と瑠璃と水晶である。 欄干によって、七つのターラ樹の並木によって、 したかたちで、 きらびやかで目に美しい。 すっかり取り囲まれている。 して鈴の付いた網によって、まどかに飾り付けられ もろもろもの仏の国土における徳性 シャーリプトラよ。 [四宝とは]すなわち金 四宝の〔この世界は〕 極楽世界は七つ こう

名曰極楽」に対照されるはずの下線部はまったく異なる文 言を示す。 引用文金は、 「周币圍繞」まではパラレルであるものの、「是故彼 国土はまどかな装いを施されている。 梵本では ③のうち「又舍利弗極樂國土七重欄楯. 国 乃

をさまざまにアレンジすることによって、

仏の

至

🖾 evaṃrūpaiḥ śariputra buddhakṣetraguṇavyūhaiḥ

samalamkṛtam tad buddhakṣetram

尾に羅什訳と同様の定型句、⑤を用いて締めくくられている計六章節にわたって展開されるが、それぞれの章節は末対照する。梵本における極楽の描写は、④を端緒に連続す(其仏/彼仏)国土成就如是功徳荘厳」とほぼパラレルにとなっており、⑤は羅什訳における定型句「舍利弗極楽

のでうる。 解什訳と梵本における極楽の様相を描写する計十一章 る。

2.梵文『阿弥陀経』における sukhakāraṇa-

次に引用文②を梵本と対照してみる。便宜上、文節毎に

番号を付して引用する

(©) tat kim manyase śāriputra

keņa kāraneņa sā lokadhātuḥ sukhāvatī ucyate

 tatra khalu punaḥ śāriputra sukhāvatyāṃ lokadhātau nāsti
 sattvānāṃ kāyaduhkhaṃ na cittaduḥkhaṃ

apramāņāni sukhakāraņāni.

® teņa kāraneņa sā lokadhātuḥ sukhāvatī ucyate

ある。この語は⑥⑧においては「故」に相当し、さらには対照される。ここで注目したいのが kāraṇa-という語でが「其国衆生無有衆苦但受諸楽」に、⑧が「故名極楽」に、⑦このうち引用文⑥が「舍利弗彼土何故名爲極樂」に、⑦

引用文⑥⑧の kāraṇa- は「原因」「理由」を意味し、⑦

われている。

⑦において sukha- とコンパウンドを構成する語として使

関する苦痛も、心に関する苦痛もなく、楽の素(もと)と文⑦を「極楽浄土では、生きとし生けるものたちには体に 161においても基本的には同じ意味である。筆者はかつて引用 1

sukhāvatīがsukhāvatīと言われる所以は、⑦にいを付加して訳したことがあるが、梵本においていを付加して訳したことがあるが、梵本においてなるものばかりがはかりしれないほどある」というように

apramāṇāny sukhakāraṇāni と対照されるのである。の「但受諸楽」の「諸楽」は単に「楽」の複数ではなく、の「但受諸楽」の「諸楽」は単に「楽」の複数ではなく、引用文②

では複数で示される sukhakāraṇa- とは何か。ここで梵

『無量寿経』を参照してみる。

梵文『無量寿経』における sukhakāraṇa-

においては、第十八章と第二十四章の、それぞれを締めく sukhakāraṇa- の用例は、 管見の限り梵文『無量寿経

八章から見てみる。

くる同様の定型句中の一語として計二例が見出せる。第十

には、聞きたくない音声はそう思えば聞こえなくなり、 音声についての言及がある。川岸に立つ sukhāvatī の住人 川やその周辺の様相が叙述されるなか、sukhāvatīに響く 十八章に至ると sukhāvatī には川が流れていると明かされ、 きたい音声はそう思えば聞こえてくるという。 sukhāvatīの様相に関する描写は第十五章に始まり、第

9

kabhūmipratilambhaśabda-(無生法忍・潅頂地の獲得と 蜜と響く音声)、乃至、anutpattikadharmakṣāntyabhiṣe-(仏と響く音声)、dharmaśabda- (法と響く音声)、 saṃghaśabda- (僧と響く音声)、 pāramitāśabda-(波羅

その聞きたいと思う音声については、buddhasabda-

響く音声)というように、音声として響いてくる仏教用語

説示される。 が列挙され、そうした音声を聞くと覚りの境地に近付くと さらにsukhāvatīという世界には、 akuśalaśabda-(不

apāyadurgatinipātaśabda- (堕険悪趣と響く音声)、 善と響く音声)、nīvaraṇaśabda-(障碍と響く音声)、

duḥkha- (苦) も duḥkhaśabda- (苦と響く音声) も生じ (不苦不楽受と響く音声) が存在することはなく、また

duḥkhaśabda- (苦と響く音声)、aduḥkhāsukhavedanāśabda-

順々に列挙した上で、 ることもないだろうと、聞きたくない音声の一つ一つを

tad anenānanda paryāyeņa sā kalpo 'pi parikṣayaṃ gacchet, sukhāvatyāṃ sukhāvaty ucyate saṃkṣiptena, na punar vistareņa.

paryanto 'dhigantum. na tv eva sakyam tesam sukhakarananam lokadhātau sukhakāraņesu parikīrtayamanesu;

《試訳》かくして、アーナンダよ。 う世界における sukhakāraṇa-(楽の素となるもの) 〔一つ一つ〕細々とは〔言わない〕。sukhāvatīとい 世界を一括りにsukhāvatīと言うのである。 という訳で、

を称讃している間に、 が尽きようとも、 それら sukhakāraṇa-たとえ〔一〕劫〔という時 (楽の ともあれ sukhāvatī の様相に関する描写は続く第二十五

あり得ない。 素となるもの)が尽き果てる事態に遭遇することは

との説示を以て章節を締めくくる。この章節で列挙された 音声に関する限り、 sukhāvatī に響く buddhaśabda- 等の

音声の一つ一つが sukhakāraṇa- であり、それらを一つ一

つ取り上げて称讃すれば一劫を費やそうとも終わらないと

ころを一括りにして称するのが、この sukhāvatī という一 語であると言えよう。そこには「無尽蔵である

sukhakāraṇa- に対する尽き果てることのない称讃」が含 意されていると理解できるのである。

さて梵文『無量寿経』においては第十九章以降

b

sukhāvatīの様相に関する叙述が展開される。 では、かの仏国土に往生する者についての説示があり、章 第二十四 章

sukhāvatī の様相の一つ一つが sukhakāraṇa- と言えるの 第十八章の音声に限らず、二十四章までに叙述された 句として繰り返し用いられているのである。ということは るのみ)文章が配され締めくくりとなっている。⑨は定型 末は引用文⑨とほぼ同じ(ānanda の前に apy が挿入され

ではないだろうか。

sukhāvatīvarṇa-(極楽の讃歎)を謳いあげ、 章で結びを迎えることとなる。 第二十五章は偈頌を以て 最後は

evam aprameyaguņavarņā ānanda sukhāvatī lokadhātuḥ

、試訳》アーナンダよ。このように、sukhāvatīとい う世界にははかり知れない徳性に対する讃歎が具わ

っている。

無量光如来称讃へと主題が移行するが、ここで確認してお との散文で締めくくられ、第二十六章では十方諸仏による

で一組の称讃といった構図が示されているのである。 といった同一の表現様式を反復させて双方を称讃し、 称讃は初期『無量寿経』以来のコンセプトであり、 『無量寿経』おいては「光明中之○○」「諸仏国中之○○」 ちな 初期

図した用法であり、その用法は「佛言我道阿彌陀佛光明姝

ても称讃し尽くせるものではないといった称讃の極致を意 みに初期『無量寿経』における反復表現は、いくら称讃し きたいことがある。それは梵文『無量寿経』が無量寿如来 の光明と仏国土の双方を称讃するという点である。 双方の

れ、波線部の表現は⑨にも見られるところとなっている。好巍巍稱譽快善晝夜一劫尚未竟也」といった表現に集約さ

「光明歎徳章」4.『無量寿経』における「是故名曰極楽」と

るのではないだろうか。

だろうか。まずは第十八章に対照される部分を確認してみ経』(以下、『寿経』と略す)においても称讃されているの阿弥陀仏の光明と仏国土はいわゆる康僧鎧訳『無量寿

る。

①或聞佛聲或聞法聲或聞僧聲或寂靜聲空無我聲大慈悲聲波羅蜜聲或十力無畏不共法聲諸通慧聲無所作聲不起滅聲無生忍聲乃至甘露灌頂衆妙法聲如是等聲稱其無所畏不共之法隨順通慧菩薩聲聞所行之道無有三塗無所畏不共之法隨順通慧菩薩聲聞所行之道無有三塗

と対照することができよう。ちなみに⑨は sukhāvatī を称あり、この下線部については梵文『無量寿経』⑨の下線部部が羅什訳③における「是故彼国名曰極楽」と同じ構文で波線部が羅什訳②における「無有衆苦但受諸樂」と、下線末尾の「安楽」を「極楽」とする版もあるが、ともあれ

対照される説示がないとはいえ、仏国土称讃の一節と言え⑨下線部と対照される⑪下線部についても、その先に⑨と讃する定型句であり、⑨下線部はその一節である。ならば

称讃は、いわゆる「光明歎徳章」の末尾においても、さて前節で言及した「一劫を費やそうとも終わらない」

と見出すことができ、⑫は梵文『無量寿経』第十二章にお⑫佛言無量壽佛光明威神巍巍殊妙晝夜一劫尚未能盡

anena cānanda paryāyeņa

ける、

tathāgataḥ paripūrṇaṃ kalpaṃ bhāṣeta, tasyāmitābhasya tahtāgatasya nāmakarmopādāyaprabhām ārabhya na ca śakto guṇāparyanto

'dhigantum tasyāḥ prabhāyāḥ.

《試訳》また、アーナンダよ。という訳で、如来

遭遇することはあり得ない。ても、その光明のさまざな徳性が尽き果てる事態に二つ名(別称)を添え、光明について称えようとし尊)がたとえ〔一〕劫をかけて、かの無量光如来に尊)がたとえ〔一〕劫をかけて、かの無量光如来に

という一文に対照され得る。

一」「諸佛光明所不能及」と評することに始まり、

そらくは、⑨においては śabda-から構成されるコンパウ anena paryāyeṇa という表現」。である。拙い試訳におい を説き、引用文⑫で締めくくられる。ここで注目しておき 因んだ無量寿仏の別称を並べあげ、光明の称説による往生 ンドの列挙、⑬においては prabhā- から構成されるコンパ ては「という訳で」と、ひとまずの訳を示しておくが、お 周 知の通り「 0) が、 梵文『無量寿経』 ⑨ 一光明歎徳章」は無量寿仏の光明を (13) (C お 一最尊第 光明に け

仏声以下、「声」から構成される表現の列挙を承け、 ウンドの列挙を承けた上で、次の文節へと繋げる役割を担 れている可能 未能尽」と強調されるような、 りにおいては、⑪下線部のその先に、⑫において「一劫尚 文節「其国名曰安楽」へと繋げる役割を有していると思わ う漢訳例もある。『寿経』 れる。もしそうであるならば、少なくとも⑨を参照する限 いても、 った副詞的表現であると思われる。それこそ「是故」とい ⑨⑬下線部における anena paryāyeṇaと同 性があり、 ①下線部もまた仏国土称讃の一端 | 引用文①下線部の 仏国土に対する称讃が略さ 「是故」につ 次の 様

であると指摘することができるのである。

羅什訳における極楽 の称讃の可能性 〜 お

5

わ りに

経』にそうしたコンセプトを見出せないのであろうか。 土の双方を称讃していることを確認した。では 梵本の、いわゆる「六方段」の冒頭において釈尊は 本稿では『無量寿経』 が総じて阿弥陀仏の光明と仏国 **「阿弥陀** 

讃の対象であると位置付ける。ところが、羅什訳における ように」と評し、sukhāvatī の様相が自身と諸仏による称 sukhāvatīの様相に関するそれまでの自身による説示につ いて、「私が今、sukhāvatīを称讃している(pari√kīrt)

と阿弥陀仏の功徳を称讃する。羅什訳の底本については知 対照箇所で釈尊は「如我今者讃歎阿弥陀仏不可思議功徳」

る術もない。

とはいえ、

引用文③「是故彼国名曰極楽」の

kāraṇa-と見なすことができ、 paryāyeņa るとすれば、③に「七重欄楯七重羅網七重行樹皆是四寳周 是故」が、梵文 圍繞」と描写される様相の一々を称讃すべき sukha-『寿経』 『無量 ①における「是故」と同じ用法であ - 寿経』 「名曰極楽」という表現に 9<sup>3</sup>における anena-

帀

ついては、

一劫を費やそうとも終わらない称讃の極致とし

点とする sukhāvatī の定義が託されていると指摘すること て一括りに sukhāvatīと称するのであるという、称讃を視

ができよう。

今後の課題としたい。 ける阿弥陀仏称讃のありようについても言及すべきである。 なお羅什訳における極楽称讃に言及した以上、梵本にお

- 1 て」、同五六(二〇一二)に「極楽の「極」について2」が掲載本誌『佛教論叢』五五(二〇一一)に「極楽の「極」につい されている。
- 2 ①②③ともに『浄土宗全書』一・五二
- 3 『浄土宗全書』 一·五二~五三
- 27 (28) 袖山榮輝『全注全訳阿弥陀経事典』(二〇〇八、鈴木出版
- 5 『浄土宗全書』別巻・一九六
- 7 ⑥⑦8ともに『浄土宗全書』別巻・一九六 袖山榮輝『全注全訳阿弥陀経事典』(二〇〇八、鈴木出
- 26 ( 27 藤田宏達『梵文無量寿経試訳』(一九七二、東本願寺出版部)、
- 岩波文庫)を参照。 中村元・早島鏡正・紀野一義訳注『浄土三部経(上)』(一九九一、
- 10 9 香川孝雄『無量壽経の諸本対照研究』(一九八四、永田昌文堂) 『無量壽経の諸本対照研究』(一九八四、永田昌文堂

- 浄土宗全書』一・一一〇・上
- 『大正蔵経』一二・二七一・中
- 15 14 13 12 11 香川孝雄『無量壽経の諸本対照研究』(一九八四、 『浄土宗全書』一・一三
- 17 16 yeṇa sa tathāgato 'mitābha ity ucyate;と見出される(香川孝 堂) 一七六 「光明歎徳章」に対照される章節にも、 香川孝雄 『無量壽経の諸本対照研究』一七四)。 『無量壽経の諸本対照研究』(一九八四、 tad anenānanda paryā 永田昌文 永田昌文
- 袖山榮輝 『全注全訳阿弥陀経事典』(二〇〇八、 鈴木出 版
- 『浄土宗全書』一・五四

19

18

# 黒田眞洞著『大乗仏教大意』及び『仏陀の光』両作の独語訳について

訳者 Karl Bernhard Seidensücker による「前書」等よりの考察

鷹

司

榮

仏教界で、リーダーシップをとっていた人物であり、一八 九三年のシカゴ万国宗教大会に際して著した日本仏教紹介 黒田眞洞(一八五五年~一九一六年)は、明治中頃日本 『大乗仏教大意』は、欧米へ大きな影響を与えた。

とされ、欧米でのセイロンの仏教研究などの影響が日本に も及んでいた。『大乗仏教大意』「第伍 当時、欧米において進化論や科学と宗教の対立とが問題 萬法唯心

ず。」といった部分が大きな刺激になったと考えられる。 能造の主ありと説けり。此等の説は咸な断常の二見より生 地山川皆な四大より起ると説き、又一類の者は天地萬物皆 以て諸法の根源と為し、四大合して身となり心となり、天 「第三 業報因果」の「一類の者あり、地水火風の四大を (Chapter V All Things are Nothing but Mind)」或いは

例えばマックス・ミュラーも SACRED BOOKS OF THE

なる。

伍をほぼ一章全文にわたり引用し日本仏教の理解につなが 『仏陀の光』を著するに至り、この二作ともドイツ語に翻 EAST vol.49の Part II の導入部分に『大乗仏教大意』第 ったと記している。十年後、 黒田はさらに日本仏解説書

『大乗仏教大意』について

訳された

り、影響を受けたポール・ケーラス及びその下で著作を行 のである。この翻訳は、欧米の大乗仏教理解の起爆剤とな 翻訳を行ったもので、二七頁の伝統教学を基に書かれたも った鈴木大拙等により後の相互の影響へとつながることと シカゴ万国宗教会議に際して配布する目的で佛教学会が

## 『仏陀の光』について

ある。の反響が大きく、第二作の要望となり出版となったものでの反響が大きく、第二作の要望となり出版となったもので的に浄土宗第六教務所が発行した。先作『大乗仏教大意』

九〇三年大阪での第五回内国勧業博覧会での配布を目

一八七六年三月二十三日~一九三六年一〇月二九日)のカール・ベルンハルト・ザイデンシュテュッカー翻訳者 Karl Bernhard Seidenstücker

Gerbstedt にプロテスタントの聖職者の息子として生ま

A活動とパーリ研究に力を注いでいた。 1904年にはる活動とパーリ研究に力を注いでいた。 1904年にはライプツィッヒの神智学関係者の集まる場所へ移り、神智学の Dr. Hugo Vollrath の出版社において仏教書の英語から ドイツ 語への 翻訳 を 行っている。 当 初、Bruno Freydank のペンネームで専らキリスト教批判を行っており、実名で出版されたもので確認できる一番時早い時期のものが黒田の『大乗仏教大意』のドイツ語訳『Mahâyâna,ものが黒田の『大乗仏教大意』のドイツ語訳『Mahâyâna,しいという。

(補註に『大乗佛教大意』の前書翻刻を掲載両著作の翻訳につき「前書」から考察する

大意』よりかなり短く、「この本には前置きは必要ない」 されたという感慨を持ったのではないかと感じられる。 見であるが、キリスト教徒としての「神」の束縛から解放 覚りを「完全な自由」といった言葉で表現している点、私 ゃ 「wahrer Erlösung, d. h. wirklicher Freiheit」 シント、 辺海旭と第六教区の Nakamura へ謝辞を述べ、そのうえ 仏教であると説明し、引き続いて『仏陀の光』翻訳と合せ 時のヨーロッパの学者の傾向を否定し、根本を同じくする 仏教が変質したものであり、正当な仏教でないと考える当 nördlichen Buddhismus の前書ではまず、大乗仏教は原始 一連のものとして出版されることを示し、最後の段落で渡 『仏陀の光』Das Licht des Buddha の前書は『大乗仏教 大乗 佛 教 大 意』 Mahayana. Die Hauptlehren des

読んだのではないかと推測する。 『仏陀の光』Das Licht des Buddha の前書は『大乗仏教大意』よりかなり短く、「この本には前置きは必要ない」とでは『大乗仏教大意』には書かれていた渡辺海旭への謝こでは『大乗仏教大意』には書かれていた渡辺海旭への謝された『仏陀の光』を先に読み、黒田の第一作を後から布された『仏陀の光』を先に読み、黒田の第一作を後から布された『仏陀の光』を先に読み、黒田の第一作を後から新んだのではないかと推測する。

行する Der Buddhist 誌 また、 【仏陀 0 光 0) 方を重 の広告で『仏陀 視 してい の光 たことは 0) Z 同 大きな 人 0 発

広告を出している事からも伺える。

umanifaren, fortschriftlichen, sozialen Bestrebungen warm seiten; seine Arbeit steht im Dienste der allgemeinen Wohldichen der Bereit von den Der Herausgeber. > Das Licht des Buddha. ≪ Rev. S. Kuroda. Autorisierte deutsche Ausgabe K. B. Seidenstücker. K. B. Seldenstuckerv

Hord urfeilt in «The Lijdt of Dharma»: "Rev. ent des Jodo-Kollegs in Tokyo und eine bei der cinath hochgeschätzte Kapanität auf dem Gebiete grosswissenschaft. Der Inhalt der einlacht geschenswissenschaft. Der Inhalt der einlacht geschenschaften der Schule, die jetzt im Japan prävaliert. Dieses problehen für jeden, der sich mit der Lekture anderen betägt hat. — Die deutstehe Ausgabe ist besser, ramstattete englische, und were sowolt englisch als eit die deutsche Ausgabe empfohlen, da dieselbe bei eit die deutsche Ausgabe empfohlen, da dieselbe bei

で

0

仏

教

書出

版事情に

0

て検討

でする。

Buddhist 創 刊 昘 0 広告

> 等 積 なり、 係 語 印 想を大 13 近代におけるこのような編集者や出 て検 極 書を多く出 翻訳とその出 0 刷と販売から切 記 的に受け入れた人々が十九世紀ド 衆 討する必要が 述がある。このような観点から、 さらに出 K 伝達· 版 版に関して、 版 けることは り離され、 たオスカー 社 あるとの 0 専 菛 化 困 当時 指摘を受けた。そこでドイ 編集に比重が置 にが求め 難 シ な時代になっ ユ 0) F 口 られるようになっ 版 Ż ス Ż 社 ・ツに 黒田 社等との ツ 0 E 性 ぉ 著 かれるように 現 格 作 W 関係 て仏 n 0 0 K 出 転 出 換を 教 イ 版 関 ッ は

され ンシュ は 行ともいえるような形で受けいれられた時代、 て黒田 Buddhist 03年にド 大乗 神智 たことが ーテ 日の著作 学会関係 理 解に ユ 誌の発行をし、 Ż ッ 係 非常に有用なものとして、 の翻訳を行っている。 力 ツで最も早く仏教伝 独 1 0) 語訳 出 は、 版 著作に 黒田 社 で 当 0 0 著作を翻訳した一年前 翻 つけられ 一時既に独立 説 か 道 B 大乗仏教 協会を結成 た前 仕 事を始 熱意をも した編集者 書 があ か 黒 5 8 る種 たげ わ 0 田 存在 か 7 0 0 とし 著 0) 1 イ 流 9

タンディズムにお ンティ 深井智朗 ズムと 出 思想とし 版史 V て編集者のプロ ての 新 教出 編 [版社) ディー 現 には、 代ド スなしにその イ 「近代プロ ・ツプ 口 テ テ ス

翻

訳

出

版

0

時点では、

まだオスカ

1

シ

ユ

口

ス

社

は

ていなかったが、 後に黒田 の独訳二著作の版権を引き継ぎ、 黒田の二著作共に掲載されておりに同社カタロ

結果二十年以上販売され続けたことがその出版目録よりわ 9年まで掲載されていることが確認できる(6)

グに192

かる。(但し『仏陀の光』は1924年のカタログで既に 編集者と思想という観点からのさらなる考察と

して―アメリカの The Open Court編集者

たということも押さえておくべき事柄である。 絶版として掲載されている 神智学会と黒田の大乗仏教解説には非常に親和性があっ ール・ケーラスの存在

編集者 Oskar Schloß(オスカー・シュ ロス) に

ユダヤ人でモーゼルワインを扱う商家資産家の生まれ。

することとなった経緯として考えられる。オスカー・シュ ロス出版社を1912年に始め仏教書を専らに出版した。 ショーペンハウアーを耽読していたことなどが仏教を志向

出版社が現れては消える中その多くを引き継いでいったた オスカー・シュロス社の出版目録などから出版仏教書につ いては詳しく知る事が出来るが、 オスカー・シュロス社の名前がもとの出版社名の上に 張りされた書籍も多い。 『仏陀の光』は既に在庫切れとは記されてはいるが 1924年の同社出 当時数々の個人的仏教書 版 カタ

ある。

があり、

同郷、

同母国語というつながりは重視するべきで

ログに

といえよう。また、ザイデンシュテュッカーとも深い交流 拙が和文に翻訳し出版しており、これも注目に値する事柄 乗仏教大意』が置かれている。この本は出版 の一章につき黒田を参照したものとして索引に黒田の『大 の福音』 においても LII. ALL EXISTANCE IS SPIRITUAL 直後に鈴木大

陀の福音』を書いている。The Gospel of Buddha『仏陀

シカゴでの万国宗教会議にも深くかかわったポール・ケ

ーラスは、

黒田の

『佛教大意』を参照して代表的作品

] ーについての記述がみられる。さらに Der Buddhist にケ 乗仏教大意』等の独語訳などを含めザイデンシュテュッカ 『オープンコート』の1905年9月の書評欄にも ラス自身も寄稿し、 彼の多くの作品をザイデンシュテュ 大

— 170 —

## 当時の状況と黒田の著作の影響の動向

一世界は第二次大戦を迎える前まで思想の交流は大変盛んであり国際的に編集者の交流がある中、日本仏教への関心であり国際的に編集者の交流がある中、日本仏教への関心世界は第二次大戦を迎える前まで思想の交流は大変盛ん

のように指摘されていることからも確認することができる。ゴ万国宗教会議の時点における『大乗仏教大意』につき次ゴシュディス・スノドグラスによって、1893年のシカ

する章があるが、そこで彼は、法身としてのブッダが乗仏教大意』においてである。黒田の著書には「万物乗仏教大意』においてである。黒田の著書には「万物・会議での配付のために準備された黒田眞洞の『大略)会議の配付のために準備された黒田眞洞の『大略)会議での配付のために準備された黒田眞洞の『大略)会議であるが、そこで彼は、法身としてのブッダが

とみるべきと考える。

スノドグラスはさらに次のように述べる。

ついて書いた文章は、彼の主催する『オープンコーラント的キリスト教とは異なる選択肢を探していたタント的キリスト教とは異なる選択肢を探していた人々にすら、犠牲にすることのできない重要な社会的人々にすら、犠牲にすることのできない重要な社会的にを正すがあったのである。(中略)ケーラスが仏教にしたわいて書いた文章は、彼の主催する『オープンコー

入れることを容易にした。

スタントからなる北アメリカの読者たちが仏教を受け

プレス社の発行する書物を通して拡散し、主にプロテト』『モニスト』といった雑誌や、オープンコート・

- 171 -

想市場への支配的な関係があったということもできよう。本への影響も鑑みると、ケーラスに編集者としての世界思たケーラスの著作『カルマ』の芥川龍之介への影響等、日多くの著作活動を行っていることも重視すべきである。まか木大拙は若い時代にケーラスの下で長年、翻訳を含め

ここで哲学的用語とされてはいるが、実際は哲学用語を

ものだということを、的確な哲学用語で説明している。絶対的実在であり、それは現象界の多数性を超越する

ッカーの編集者としての影響と黒田の思想ポール・ケーラスそしてザイデンシュテュ

関連の出版界へ及んだ。

関連の出版界へ及んだ。

リカの編集者ケーラス等を通して、そして十年後のザイデリカの編集者ケーラス等を通して、そして十年後のザイデ黒田の著作の影響はシカゴ万国宗教会議時点からのアメ

な研究がさらに必要と考える。 黒田の著作の思想は、当時の教学の状況を踏まえた慎重

- → Lebensbilder Deutscher Buddhisten Band I Die Grunder von Hellmuth Hecker Universtät Koustauz pp.156-183
- Steinke, Ulrich: Karl Bernhard Seidenstücker (1876-1936) : Leben, Schaffen, Wirken. – Kapitel 2: Seidenstücker bis zur Gründung des Buddhistischen Missionsvereins. 1996.
- -- URL: http://www.payer.de/steinke/steink02.htm 《《紹子》
- Buddhistischer Mission-Verlag 1904 Vorrede des Herausgebers "Es ist doch sehr fraglich, ob man, wie viele europäische Forscher glauben, das Mahayana als eine entartete Form des Buddhismus bezeichnen darf. Mir scheint es vielmehr eine Ausgestaltung und Weiterführung, vielleicht sogar eine volle Entfaltung der Buddha-Lehre zu sein. Wenn Çâkyamuni einst

sprach: "Wie das Weltmeer nur von einem Geschmacke durchdrungen ist, nämlich dem Geschmacke des Salzes, so ist diese meine Religion nur auf einen Grundton gestimmt, nämlich auf den der Erlösung", so ist in diesem Sinne das Mahâyâna mit genau demselben Rechte Buddhismus zu nennen, wie das Hinayana.

TOIG.

4

"Mit dem Erscheinen dieser Schrift ist der Anfang zu der Herausgabe weiterer buddhistischer Werke aus Japan gemacht, zu deren Übersetzung mir Herr Nakamura, Direktor der inneren Mission für den sechsten Sprengel der Jôdo-Gemeinschaft, in liebenswürdigster Weise die Genehmigung erteilt hat.

Leben, Schaffen, Wirken. - Kapitel 2: Seidenstücker (1876-1936) : Gründung des Buddhistischen Missionsvereins. 1996. - URL:

http://www.payer.de/steinke/steink02.htm. 参照

- Verlags-Katalog Oskar Schloß Verlag München-Neubiberg, Im Sommer 1924 pp.52, 53, 83 Verlags-Katalog Benares Verlag / Ferdinand Schwab (früher Buddhist Abteilung des Oskar Schloß Verlag ) München-Neubiberg, 1929 p.23, 39 Lebensbilder Deutscher Buddhisten ein bio- bibliographishces Handbuch Band II Die Nachfolger Hellmuth Hecker pp. 279-281
- The Gospel of Buddha The Open Court Company 1894 P130 ~ 131
- The Open Court 1905 Sept.pp.575-576

8

The Buddhistischer Verlag of Leipsic has issued together in

— 173 -

one copy, the first two numbers of a new monthly called Der Buddhist which, as its name indicates, is devoted entirely to Buddhist literature. In the back, under the same cover, are added a few leaves containing news items in relation to Buddhist missions and propaganda, together with reviews of books of Buddhistic trend. These leaves in the back of the magazine are entitled "Die Buddhistische Welt" and can be had separately

59 - 76 参照 文美士 編 国際日本文化研究センター国際研究集会報告書 頁文美士 編 国際日本文化研究センター国際研究集会報告書 頁ジュディス・M・スノドグラス 堀雅彦 訳 『近代と仏教』末木9 「近代グローバル仏教への日本の貢献――世界宗教会議再考」

#### 補計

## 独文『大乗仏教大意』前書

## Mahâyâna.Die Hauptlehren des nördlichen Buddhismus Vorrede des Herausgebers.

Die nachfolgenden Zeilen bilden die Übersetzung einer kleinen Schrift, welche auf Veranlassung der japanischen Missions-Gesellschaft »Bukkyô-Gakkuwai« von S. Kuroda, Superintendent des Unterrichts-Wesens in der Jôdo-Gemeinschaft, im Jahre 1893 verfaßt wurde. Das Büchlein trug den Titel »Outlines of the Mahâyâna as taught by Buddha« und sollte dem Zwecke dienen. die nicht-buddhistischen Teil-nehmer an dem Religions-Parlament zu Chicago über die wichtigsten Prinzipien des Mahâyâna zu orientieren. Wenn ich in der vorliegenden Übersetzung dem Titel eine andere Fassung gegeben habe, so geschah dies aus dem

Grunde, weil ich es für nötig hielt, denjenigen Lesern, welche sich mit den Lehren des Buddhismus wenig oder gar nicht beschäftigt haben, schon durch den Titel anzudeuten, was man unter Mahâyâna zu verstehen hat. Mahâyâna bedeutet wörtlich »großes Fahrzeug\* und dieser bildliche Ausdruck bezeichnet die Auffassung des Buddhismus, wie sie in den Ländern der nördlichen Kirche, d. h. in Nepal, Tibet, China, Korea und Japan vertreten wird. Innerhalb des Mahâyâna giebt es wiederum verschiedene Anschauungen und Abzweigungen. Dem Mahâyâna steht das »"Hinayana «(kleines Fahrzeug) gegenüber, d. h. der Buddhismus in seiner südlichen Form, wie man ihn in Ceylon, Süd-Indien, Burma und Siam auffaßt.

sei es in späteren Schriften der Hinayanisten oder in der sie findet, sei es nun in den Denkmälern des ältesten Buddhismus nennen, wie das Hînayâna. Man sollte die Perlen nehmen, wo mar Sinne das Mahâyâna mit genau demselben Rechte Buddhismus zu Grundton gestimmt, nämlich auf den der Erlösung", so ist in diesem Geschmacke des Salzes, so ist diese meine Religion nur auf einen nur von einem Geschmacke durchdrungen ist, nämlich dem darf. Mir scheint es vielmehr eine Ausgestaltung und sehr fraglich, ob man, wie viele europäische Forscher glauben, das sich im letzten Grunde alle Lehren Buddhas drehen. Es ist doch nämlich den Geist der Erleuchtung und Erlösung, Begriffe, um die Lehre zu sein. Wenn Çâkyamuni einst sprach: "Wie das Weltmeer Mahâyâna als eine entartete Form des Buddhismus bezeichnen Verschiedenheiten zeigen, so atmen doch beide denselben Geist, Weiterführung, vielleicht sogar eine volle Entfaltung der Buddha Obwohl zwischen Mahâyâna und Hînayâna sich manche

Mahâyâna-Texten. Übrigens erkennen sich alle Schulen des Buddhismus gegenseitig an und vertreten die Ansicht, daß sie alle zu demselben Endziele führen, wenn auch die Wege dahin verschieden sind

Auf dieses Endziel des Buddhismus kommt es aber allein an; es ist die auf dem Pfade der Erleuchtung; erlangte vollkommene Erlösung und Glückseligkeit. Mag daher ein deutscher Buddhist in Einzelheiten vielleicht gewisse Anschauungen des Mahâyâna und Hînayâna nicht akzeptieren, so wird er dennoch dasselbe letzte Ziel als den Kardinalpunkt des Buddhismus anerkennen, wie die Brüder im fernen Osten: Vollkommene Erlösung vom Übel durch Erleuchtung.

Verblendung den Buddhismus eine Sekte schelten und derer diejenigen, welche in pharisäischem Hochmute und selbstischer Kindesbeinen an gereichten geistigen Kost begnügen, noch für kindlichen Einfalt ihres Herzens sich mit der ihnen von Genehmigung erteilt hat. Alle diese Schriften sind, das sei hier ein der Jôdo-Gemeinschaft, in liebenswürdigster Weise die Nakamura, Direktor der inneren Mission für den sechsten Sprengei Schrift ist der Anfang zu der Herausgabe weiterer buddhistischer kurze Note verständlicher zu machen. Mit dem Erscheinen dieser mir gestattet, den Sinn des einen oder anderen Passus durch eine ist. Wer vorurteilstrei, ohne sein Inneres mit dogmatischem oder Weltanschauung natürlich "viel umfassender" als die buddhistische für allemal bemerkt, weder für diejenigen geschrieben, die in der Werke aus Japan gemacht, zu deren Ubersetzung mir Herr war, an die Fassung des Originals an; an ein paar Stellen habe ich Die vorliegende Übersetzung lehnt sich, soweit es irgend möglich

occultistischem Ballast beladen zu haben, sich nach wahrer Erlösung, d. h. wirklicher Freiheit sehnt und nicht auf ein wonnevolles Wolkenkuckucksheim im Jenseits reflektiert, der wird die kleinen mahâyânistischen Schriften richtig lesen und in ihnen dasjenige finden, was er sucht.

Wenn nicht alle Anzeichen trügen, so ist jetzt endlich, endlich die Zeit gekommen, da die buddhistische Mission in Deutschland festen Fuß gefaßt hat und die Strahlen der Wahrheitssonne auch unserem Volke zu leuchten beginnen. Wir begrüßen das Erscheinen einer jeden buddhistischen Schrift mit Freuden, ganz gleichgültig, ob es sich hierbei um das Mahâyâna oder Hînayâna handelt. Ich sehe der weiteren Entwicklung der buddhistischen Bewegung in Deutschland mit festen vertrauen und froher Zuversicht entgegen. Wenn dieses kleine Büchlein dazu beiträgt, innerhalb deutschen Leserwelt Hochachtung und Bewunderung für die buddhistische Religion und Weltanschauung zu erwecken, dann

Es ist mir zum Schlusse eine angenehme Pflicht, den Herren K. Watanabe und S. Nakamura an dieser Stelle meinen verbindlichsten Dank abzustatten. Durch ihre Bemühung und ihr freundliches Entgegenkommen wurde es ermöglicht, daß die buddhistische Mission in Deutschland mit Japan in Verbindung treten konnte und daß buddhistische Bücher aus Japan deutsch herausgegeben werden dürfen.

hat es seinen Zweck erreicht

K. B. Seidenstücker.

# 群疑論』における見仏の構造について

# りる見仏の構造について

一、はじめに―本研究の目的と問題提起―

下の二種があり、その実践行の目的は「見仏身」かつ、そについて論じ、彼が提示した実践と往生浄土の行程には以筆者は過去の論稿において懐感『群疑論』所説の実践行

☆仏三昧行・十六観→滅罪→三昧(見仏)→善業成れによる「往生」に統合されることを指摘した。

熟→臨終来迎 (見仏)→往生浄土

ⅱ散の念仏・三福三輩→滅罪→善業継続→臨終来迎

〔見仏〕→往生浄土

いが念仏・三福三輩行により善業を得て、その善業を臨終て顕現し往生するというもの。後者は三昧こそ獲得してなることで、三昧中の所見の相が臨終時になって来迎相とし前者は三昧に入ることより見仏し、その善業を保持し続け

頁による。(か)管見り艮り、それと遅月)に开宅よよごか」を解明することは『群疑論』研究上、極めて重要な事ち「どのような仏身をどのように観見し、認識しているのある。故に三昧中ないし臨終来迎における見仏の構造、即

まで継続することで来迎相を観見し往生するというもので

長

尾

光

恵

項となる。しかし管見の限り、それを解明した研究は未だ存在しない為、本稿では見仏の構造について考察する。 唐代初期、『成唯識論』などの新訳唯識論書の訳出によされていく。その八識説は六五九年訳出の『成唯識論』において阿頼耶識を阿頼耶識とする、いわゆる八識説が諸師に受容縁起説とは、一切の認識やその認識対象は阿頼耶識内の種縁起説とは、一切の認識やその認識対象は阿頼耶識にとるの現行と阿頼耶識への種子の薫習という因果の連続性に出因するものであり、全ての事象は「識」の働きに過ぎない、とする説示である。『成唯識論』ではこの説示に基づい、とする説示である。『成唯識論』ではこの説示に基づい、とする説示である。『成唯識論』ではこの説示に基づい、とする説示である。『成唯識論』ではこの説示に基づい、とする説示である。『成唯識論』ではこの説示に基づい、とする説示である。『成唯識論』ではこの説示に基づい、とする説示である。『成唯識論』ではこの説示に基づい、とする説示である。『成の報音にある。

き四分説や影像、 所縁縁 (認識対象) について論じるため、

で懐感はいくつかの問答において阿頼耶識説を、善悪の業 が認識する」という認識構造となる。そのような状況の中 自らの阿頼耶識が作りだした認識対象を、 阿頼耶 識 自ら

解釈は 説)を用いる。しかし阿頼耶識説と種子説に関する懐感の 『成唯識論』において提示される解釈と異なる。

の説明に種子説を、

認識構造を提示する中で三分説

(四分

彼

う作用」と「善業種子は臨終来迎・往生浄土の因、 は阿頼耶識に種子を保持・保管する蔵識としての役割 を与え、種子に関しては「善悪種子が互いに勢力を滅し合 悪業種 のみ

子は堕地獄の因となる作用」しか与えていない。 子現行と種子薫習、 の阿頼耶識や種子に対する解釈は、 論』などの所説とは一線を画すのである。では三分説 即ち阿頼耶識縁起で説明する 一切の認識や因果を種 『成唯識 つまり彼 回

以降、 分説)における懐感の解釈は如何様なものなのであろうか。 群疑論』における見仏の構造とは「仏が智慧や慈悲 それについて論じ、 次の指摘をする。

変現させ、 を以て衆生の眼前に示現した仏身を目の当たりにし (本性相)、 その影像を仏身として認識する」というも それを自らの識心内に影像 (相分) として

> に基づく認識構造とは一線を画す解釈である。 のであり、 それは 『成唯識論』 所説 の阿頼耶識縁起説

この見仏の構造こそが懐感教学における 唯 識 であ

彼の教学の最たる独自性であるといえよう。 二、三昧中ないし臨終来迎時に顕現する仏身とは

身を観見するのか」について論じる。 (一) 三昧中に顕現する仏身とは まず見仏の構造における観見対象、 即ち それを解明するヒン 「どのような仏

トは 問 「定見難思章」にある。 Ħ 『華厳経』 言「浄業念佛三昧門見一切衆生業如

鏡 **乳中像**」。 未知、 所見業相或其人久死諸趣受生三 一昧鏡

為是自心仮変現乎 中仍現斯相、 為実為仮。事眞難解。 中略 為是本質来現鏡

変現相分五薀。 住隨念通縁過去境、 釈曰。三昧境相実難可解非。 故知過去五薀是本性相。隨念通力縁彼過去自心 忽似彼相而現於前名所縁縁。 如是五薀當心現前。 如是之相為是

何相。

②或死生通力縁未来境死此生彼、

分託彼衆生造業起報相続次第、

而現在前一無差錯

此

但此義諸法亦然。 彼諸五薀 相。 此法亦爾 ① 且 宿 自心相

等衆生所造諸業、 深須仰信不可致疑。三昧境界諸佛境界業力境界皆不可 相。④或是如来大悲之力、於三昧中為現此相令其修斷。 所造善悪串習功能於三昧中現衆影像。 一智通見。 如是相此亦如是。 為彼本性相為增上縁為所緣緣、 ③隨自他思業曾所発身語 託彼業種現罪福 令死 構造であると言わなければならない。

この 衆生の業は業そのものが三昧中に来現した実相なのか、 である。 れとも自心が変現して作り出した仮相なのか、というもの 問答における質問は、 懐感はその質問に対して如来十力を以て返答して 浄業念仏三昧にて観見する一切 そ

議

非諸凡愚所測量也。(浄全六、一〇二下)

では衆生が三昧中において観見する一

切衆生の業とは

ر د ۲

まず①第八宿住随念智力が過去業を縁じることで本

性相としての過去業が現前し、

それを自心中に相分

(所縁

所造善悪・串習功能であり、業種に依託しての様相である(\*) 切衆生の業は、 の変現であることを述べる。そして③二つ智力が縁じる を縁じ、相分 縁)として変現すると述べ、次に②第九死生智力が未来業 (所縁縁)はその諸業(本性相)に依託して 対象となる衆生の自他思業・曾所発身語

生の業を縁じることにより衆生の業を観見することができ

ことを明かす。

説示は

あくまで如来十

力を用

1,

その仏力が衆

心是自證分心。 佛有縁理内證智心、

佛佛相知

十地不測。

縁事外観衆生心

が、衆生が三昧中で一切衆生業を観見する構造を明かした ものとは考え難い。これはあくまで仏が衆生業を認識する るとしたものである。懐感の衆生説では (第六信~一闡提) であり、 この十力を以てなされた説明 切衆生は 凡夫

に対する懐感の返答は「三昧中の境相は如来所現である」 言えよう。この一文を踏まえれば、 こそ衆生の三昧中における観見対象を述べたものであると 総括した③の文に対し、「或」として示されたこの④ て三昧中に様相を示現したものであると述べる。①と②を 体どのようなものなのであろうか。懐感はこの説明の後文 に三昧中にて見る一切衆生業について④如来が大悲力を以 観察対象を問う質問 の文

となる。 う<sub>回</sub> からこその作用であることを提示せんがためのものであろ 力をもっての本性相の示現は、仏が衆生の業を知覚し得る の認識作用の構造を説示したのは、おそらく仏による大悲 懐感が衆生の観見対象を説示する前にわざわざ仏

仏が衆生業を知覚する作用を有することは 有緣事外観衆生心。 如縁 理 内

見分心。 亦佛佛相知、 十地不測。 (浄全六、 縁理及事外観衆生相 八五下~八六上

往。

と述べている。そのため三昧中において観見対象となる仏 見種種業相者此即是其念佛三昧也」(浄全六、一〇一下) 昧や浄刹念仏三昧と並列に扱い、「所見境界寬狹不同。有 仏三昧法門の一つとして仏身や仏土を観見する浄心念仏三 処見異章」にて『華厳経』の趣意文を提示し、二十一種念 などの文にもある。懐感はこの浄業念仏三昧について「定

捉えて差し支えないだろう。 (二) 臨終来迎時に顕現する仏身とは

身や仏土も同様に「如来が大悲力を以て示現するもの」と

不来章」に説かれる臨終来迎も同一である。 このように観見対象が如来の大悲所現であるのは

「仏来

続仮説往来。(浄全六、二〇下~二一下)

即滅不可移動。當處生當處滅、

或約眞而作是説。

前已釈竟。或約生滅念念不住。生已

異處生異處滅、

相似相

釈曰。①甚深実相平等妙理、 法身如来本無生滅。 以佛

迎接。 還。 三輩九品。以化即眞不来不去。隨機應物有往有還。 本願無限大悲接引衆生、従眞起化十方世界、 ②又西方有釈言。実無有佛従彼西方而来至此授手 據化體即眞説無来去、『観経』據従眞流化現有往 亦無有佛引彼衆生往生浄土。 但是如来慈悲本願 如来引接

功德種子增上緣力令諸衆生與佛有緣、

念佛修福作十六

通する。

その後に懐感は二つの有釈を提示する。

説有来有去約衆生心相説也。③又有釈言。如来應機亦 機正合令見化佛来迎。故言彼遣而実不遣。阿弥陀佛悲 鼓無思成此事。然所現化有往有来而言不往不来者、此 鏡智大悲流現。故言彼佛遣化来迎。然遣化迎如摩尼天 自心変現有来有去迎接行人見有往来。是自心相分。 願功德湛然常寂無去無来。衆生識心託佛本願功德勝力、 観諸功徳力以為因縁、 言彼佛遣来不是実遣。 現作諸化身十方迎接往生衆生。彼諸化佛従佛 故前『経』説不来不去約佛功德説也。 自心変現阿弥陀佛来迎行者隨 但是功德種子與所化生、 『観経 時

関他也。

復変現、

等の所説は真について不来不去とした経文、『観経』 仏を流現させることを明かし、それに基づき『金剛般若 と『観経』所説の仏来迎の矛盾について論じたものである。 この問答は から流現した化仏について往還ありとした経文であると会 まず①仏が本願大悲力を以て衆生を接引する際、真から化 『金剛般若経』等に説示される如来の不来不去

この解釈において仏は、衆生に修行を促し功徳を因縁とし て衆生自心に相分として来迎相を変現させる、という作用 した相であり仏自身は不来不去である、という解釈である。 ②第一有釈は、 仏来迎相とは衆生が自心所変して作り出 して扱うべき解釈である。 て論じながら報化二身を生因より生じる仏身とし

ような仏の作用を被ったとはいっても、その来迎相は衆生 を有する。しかしあくまで仏自身は不来不去であり、その

が他と関わることなく独りで仮作したものに過ぎない。 方で③第二有釈は、仏来迎相とは仏が衆生の機根応じ

て現作した化仏である、という解釈である。この解釈にお

釈は化仏が実際に来迎するとするものであり、 この第二有釈には 生自心が変現した仮作とする第一有釈とは大きく異なる。 「然るに所現の化に往有り来有れども不 来迎相を衆 仏を流現し衆生を来迎する、という作用を有する。この解

いて仏は、大円鏡智と大悲力を以て衆生の機根に応じて化

のであり、 ŋ 化仏を流現させるという記述は懐感の仏身説と一致するも ら懐感はこの第二有釈について①で示した自身の解釈と同 往不来と言えるは、此れ或いは真に約して是の説を作すな 一であると認めていたと言うことができる。大円鏡智から 前に已に釈し竟んぬ」という文言があり、この文言か 懐感は続く「仏常二義」において三身説につい

> の来迎説を是としている。そのため第二有釈はあくまで 「有釈」として提示されたものではあるが、 懐感の正義と

ている。そのため仏が有する作用による化仏顕現の構造に どちらにおいても如来の大悲力による様相の顕現を主張し 三昧と来迎はシチュエーションとしては違うが、 懐感は

二、衆生による認識構造について

ついて三昧と来迎は同様であると言えよう。

眼前に化仏を示現 用」と「大円鏡智と大悲力により仏力を衆生に加被し仏身 を顕現する作用」を有し、三昧中ないし臨終時にて衆生の の対象となるのかを考察し、 (流現)することが判明した。 仏が 「衆生の業を認識する作

衆生が仏を見る時の構造は「是心作仏章」に詳し 次に衆生がその化仏をどのように認識するかを論じる。

海従心想生」云何是心即能作佛也 問曰。『観経」言「是心作佛、是心是佛。 諸 佛正 遍知

釈曰。

案唯識之理、

心外無別法、

萬法萬相皆是自心。

上記、三昧中や臨終来迎時において如何なる仏身が認識

故 起信 言 「隨其心浄即佛土浄」。又言「心垢故衆生垢 論 言「心生諸法生、 心滅諸法滅」。『維 塺 像 (相分)を観見していることを自覚する作用が自

心外見佛眞相。當観心変作影像相。是影像相名曰相分。 彼佛時、 心浄故衆生浄」。 阿弥陀佛為本性相、衆生観心縁彼如来。不能 故知。萬法皆心変現。①當用此心観

従心想生」也。或由心想修種種行、為萬德因名「正遍 是自證分、心無別有體、故名「是心是佛」。 一切功德、皆用自心所変影像、故名「諸佛正遍知海 **⑥**欲観 如

見分之力能現相分、故名「是心作佛」也。⑤此相分即 ②能観之心是於見分。③見相兩分皆不離於自證分。

4

に「萬法皆心変現」であると述べた後、 求める。懐感はそれに対し『維摩経』や『起信論』を根拠 という一節を巡る問答であり、質問者は懐感にその解釈を この問答は 知海従心想生」(後略) 『観経』第八像想観の「是心作佛是心是佛」 (浄全六、二〇下~二一下) 衆生が阿弥陀仏を

弥陀仏を本性相とし、その本性相を縁じて自心中に影像 認識する構造について論じていく。 を仏身相として観見する作用が見分であり、見分により影 (相分) を変現することを明かす。次に②その影像 懐感はまず①衆生が心を以て阿弥陀仏を観見する時、 (相分) 阿

> 見するのに衆生は自心中に影像を変現して認識するため、 身相を自心中に変現した相分は自證分と同体であるため 象として現ずる作用を有するため「是心作佛」であり、仏 する構造を説明した後で、④見分が影像 ある、と述べる。そのように三分説を用いて仏身相を観見 従心想生」であると説く。 またその観見が実践であり万徳の因となるため「正遍. 「是心是佛」であると説示する。さらに仏の一切功徳を観 (相分)を認識対

識の理を案ずるに」と発言していることから、この認識構 見・認識する」となる。この構造について懐感自心が として仏身相を変現し、それを見分(能観心)において観 '「唯

思章」の所説と用語的ないし構造的に整合性が取れるもの 造こそ彼にとっての「唯識」であると言える。この「是心 であり、「仏来不来章」も合して考えると、ここにおける 作仏章」において提示された見仏の構造は既述の「定見難

衆生に加被し顕現した仏身」であると言うことができる。

本性相」もまた「仏が大円鏡智と大悲力によって仏力を

この「是心作仏章」にて提示された見仏の構造を整理す (相分) — 180 —

ると、「本性相たる阿弥陀仏を縁じて自心中に影像

さらに「本性相」という語句の用例は 『群疑論』 内の次の

文章にも見受けられる

「界摂不摂章 難答例証」(浄全六、九下~一〇下)

縁滅道諦煩惱不增。 本性相土、土亦非縁縛相應縛縛。不増煩惱、 又託如来無漏浄土。雖以有漏心現其浄土、而此浄土従 猶如観日輪損減眼根也。故非三界、 如有漏心

非三界繫煩惱増也

また「漏無漏土章」の、 この文章は阿弥陀仏土の三界不摂を主張する一文であり、 ここにおいて本性相は 「如来無漏浄土」を指す語句である。

釈曰。 如来所変土佛心無漏土還無漏。凡夫之心未得無

漏。依彼如来無漏土上、

自心変現作有漏土而生其中

(中略) 雖有漏以託如来無漏之土而変現故、極似佛無 (浄全六、

八下)

漏亦無衆悪過患

来所変」であり、「大円鏡智の所現」に他ならない。 という記述、及び前述の仏土説を踏まえれば本性相は 如

おわりに:小結と今後の課題

以上の考察において 仏が智慧や慈悲を以て衆生の眼前に示現した仏身 『群疑論』 における見仏の構造が、 (通

2

【金子二〇〇六】…金子寛哉「釈浄土群疑論の研究」(大正大学出

二身 心内に影像 を目の当たりにし(本性相)、 (相分)として変現させ、 その影像を仏身 それを自らの識

というものであり、それこそが懐感教学における

「唯識

)所変

として認識する

であることを指摘した。

取像した実像であると主張している。彼は外在する阿弥陀 であるとはせず、阿弥陀仏が衆生の為に智慧と慈悲を以て 懐感は認識の対象たる阿弥陀仏を衆生の阿頼耶識 0)

する阿頼耶識縁起説を説く 語句や三分(四分)説を用いたに過ぎないのである。その 仏を衆生が認識する構造を説明するにあたり「識」という ため彼の解釈は、一切の認識やその認識対象を識の働きと 『成唯識論』 の所説とは 線を

画すものであると言えるのではなかろうか。

1 対象たる仏が神鬼魔でないことを証明する。故に「三昧獲得」と 定)、懐感は「念仏除魔章」(浄全六、五〇下 ~五四上) て「三昧中の見仏」と「臨終来迎」を同時並列的に扱い、 臨終来迎 拙稿「『釈浄土群疑論』所説の実践論」(『浄土学』 56、 | は場面は違うが同じ「見仏」であると言える。

見仏に関する問答に言及したものに以下の研究がある。

- 【村上二〇〇八】…村上真瑞「釈浄土群疑論の研究」(建中寺出版 両氏の研究は見仏に関する二、三の問答の概説に留まる。
- 例えば『成唯識論』中の「種子依」(大正三一、一九中)、「四
- 頼耶識縁起説に基づき説明される。 分義」(大正三一、一○中下)、などの記述に見られ、それらは阿
- 全六、二二下)、「八識三受章」(浄全六、八二上下)など。 例えば「界摂不摂章」(浄全六、一〇下)や「会通三地章」 (浄
- 5 どにおいて善悪の業を「善業種子」「悪業種子」というような種 |浄全六、九八下)、「善悪互滅章」(浄全六、九八下~九九上)な 懐感は「損力益能章」(浄全六、九八上下)や「旧業更生章」
- 6 構造について言及している。これについては後に詳述する。 懐感は「是心作仏章」において三分説 (四分説)を用いて認識

子説で以て理解している。

- 7 拙稿「『釈浄土群疑論』所説の実践論」(『浄土学』 五六、投稿
- 脚注5参照。この「業種」も懐感の業理解によるものだろう。 拙稿「懐感『釈浄土群疑論』における凡夫の定義について」

(『仏教論叢』六三、二〇一七)

- 10 な力が必要である」という懐感の意図が読み取れる。 はなく自らの智慧を以て本性相を縁じるには、仏力のような高等 このように十力を以てなされた説明の裏に「如来所現の様相で
- への反論を中心に―」(『浄土学』 五四、二〇一七) 拙稿「『釈浄土群疑論』所説の仏身仏土論に関する再検討―基
- 出典を求め得る。第一有釈の前に「西方」の二文字があること、 この二つの有釈はどちらも文言的及び思想的に『仏地経論』に 『群疑論』巻第一で『仏地経論』 の仏身仏土説の文言を用

13

【仏常二義】 (浄全、二一上下)

- われる。これについては別稿にて詳述したい。 二つ並べ第二有釈を実質的に正義とする特異な記述を残したと思 釈するかの論争があり、懐感はそれを意識して自説の後に有釈を いながら『仏地経論』を自力の説と批判したことなどを踏まえる 懐感当時『仏地経論』を始めとする新訳経論をどのように解
- えて説明した解釈であるとする。しかし『群疑論』全体を精査し 対し、【村上二〇〇八】は懐感の本義ではなく唯識の立場からあ ○八】がある。但し両氏の見解は大きく異なっており、【金子二 ○○六】がこの問答における「釈曰~」を懐感の本義とするのに この問答に関する先行研究として【金子二〇〇六】【村上二〇
- られた。先学批判は本稿の趣旨から外れるため省略するが、本稿 た上で「是心作仏章」を考察すると、【金子二〇〇六】には用語 では他の問答との関連性、また語句定義の一致から再検討 的な問題点、【村上二〇〇八】には根本的な問題点が複数見受け 「是心作仏章」における「釈曰~」を懐感の正義として扱う。
- を説明したかは別稿にて論じたい。 懐感が何を典拠として「本性相」という語句を用いて見仏構造

# 『三部経大意』に説かれる名号観について

# カれる名号観について

長

尾

隆

寬

一、はじめに

ついて検討したい。

三部経大意』に説かれる名号観に結論づけた。本稿では『三部経大意』に説かれる名号観にが存在する。これまで筆者は、その中でも至誠心釈についが存在する。これまで筆者は、その中でも至誠心釈についが存在する。これまで筆者は、その中でも至誠心釈についた検討を重ね、法然の説示として受けとることができると、

二、問題の所在と先行研究の整理

マレル、誰カ是ヲ量ルヘキ。疏ノ玄義分ニ此名號ヲ釋ノ功徳、萬徳恒沙ノ甚深ノ法門ヲ此ノ名號ノ中ニヲサニ字ノ名號ハ少シト云ヘトモ、如來ノ所有ノ内證外用『三部経大意』には、以下のように名号観が示される。

了縁ノ三ノ義、法報應ノ三身、

如來所有ノ功徳、

觀音勢至普賢文殊地藏龍樹ヨリハシメテ、乃至彼ノ土コレニ付テ依報アリ正報アリト云へリ。然ハ彌陀如來テアラハス、故阿彌陀佛ト云。人法者所觀ノ境ナリ。無量壽覺ト云。无量壽者是、覺者是人也。人法ナラヒテ云、阿彌陀佛ト者是天竺ノ正音也、ココニハ翻シテテ云、阿彌陀佛ト者是天竺ノ正音也、ココニハ翻シテ

表深ノ名號ナリト云へり。天臺テハ空假中ノ三諦、性中別。一切ノ法門カ漏レタル所アラム。而ヲ此三字ノ世界ニ何レノ法門カ漏レタル所アラム。而ヲ此三字ノ世界ニ何レノ法門カ漏レタル所アラム。而ヲ此三字ノ出生不生ノ義、八萬四千ノ法門、四十二字ノ阿字ヨリ出生不生ノ義、八萬四千ノ法門、四十二字ノ阿字ヨリ出生不生ノ義、八萬四千ノ法門、四十二字ノ阿字ヨリ出生本リ。一切と表表、八萬四千之の一方。

ノ菩薩聲聞等ニ至ルマテソナへ給ヘル所ノ事理ノ法門

イテス、故ニ功徳甚深也ト云。如此諸宗各我カ存ル所 ノ法ニツヒテ、 阿彌陀ノ三字ヲ釋セリ。 今此宗ノ心ハ、 がみられないことから、

羅ノ萬法癀ク是ニ攝習フ。極樂世界ニ漏タル法門ナキ論ノ八不中道ノ旨モ、法相ノ五重唯識ノ心モ、惣テ森

眞言ノ阿字本不生ノ義モ、天臺ノ三諦一理ノ法モ、

 $\equiv$ 

唯夕深ク信心ヲ至テ唱ル者ノヲ迎ムトナリ。 カ故也。但シ今彌陀ノ願意ハ、如此サトレトハアラス、 羅ノ萬法廣ク是ニ攝習フ。極樂世界ニ漏タル法門ナキ

ここでは、「阿弥陀」という三字の名号に、仏の内証外呼り終う作礼を召う唱川者ノラジューオー

用の功徳や万徳恒沙の法門がおさめられると説かれている。

や諸菩薩等がそなえている事理の法門や内証・外用の功徳『観経疏』の説を受けて、「阿弥陀」は法であり、阿弥陀仏

氏・坪井俊映氏・深貝慈孝氏によって検討されている。
この名号観については、すでに香月乗光氏・藤堂恭俊中におさまっているとする。

検討するのは坪井氏と深貝氏である。ている。真偽問題を含め、『三部経大意』の説示を中心に示すものであり、その中で『三部経大意』の説示を引用し示すものであり、その中で『三部経大意』の説示を引用し香月氏と藤堂氏の研究は、称名念仏が勝行である根拠を

坪井氏は、『選択集』等において「三字の名号」の言葉

的に、『三部経大意』は信瑞に近い人、聖覚と何らかの関三字の名号について詳説されていることを指摘する。最終のとはできないとし、聖覚や隆寛、信瑞『明義進行集』にがみられないことから、『三部経大意』の説示を法然のも

深貝氏は、『逆修説法』六七日に、係をもつ人によって述作されたとする。

大善已上是通號功徳成大善也然永觀律師十因釋阿彌陀又西方要決云諸佛願行成此果名但能念號具包衆徳故成

彌陀佛功徳殊勝者通號之佛云一字之故也云阿彌陀之名三字之處引此文釋成別號功徳大善樣者僻事也申南無阿

万徳がおさめられるという永観の釈を僻事としていること

陀」ではないとし、その永観の説に通じる『三部経大意』徳は通号の「仏」におさまるのであって、別号の「阿弥を指摘する。深貝氏は『逆修説法』に示されるとおり、万

所説の名号観をもって、『三部経大意』偽撰説の証拠とす

る。

また、

末木文美士氏は『三部経大意』を真撰とした上で、

— 184 —

この名号観のみは、『選択集』と比べると早い時期のもの「東大寺講説」と『選択集』の間の撰述と考えるものの、

とも考えられるとする。(8)

以上のように、『三部経大意』に説かれる名号観は、本

をどのように捉えるべきか考察していきたい。書の真偽にも関わる問題を有する。本稿では、この名号観

# 三、法然の名号観について

ている。 説法』では、先ほどあげた説示の他に以下のように説かれ『三部経大意』に示されるような名号観について、『逆修

・三七日

彼阿彌陀佛殊以我名號濟度衆生 阿彌陀佛内證外用功徳雖無量取要不如名號功徳是故即

### ・三七日

果名但能念號具包衆徳故成大善不廢往生云々南無阿彌陀佛得大善根也是以西方要決云諸佛願行成此勝功徳故者彼佛因果惣別一切萬徳皆悉名號顯故一度唱談一者念佛殊勝功徳故二者念佛易行故遍于諸機故初殊法藏菩薩何者捨餘行唯以稱名念佛而立本願給云此有二

・六七日

無替佛者具云佛陀此翻云覺者的德前々奉釋候通號者云佛是也一切諸佛皆具此名一佛佛有通號別號阿彌陀者別號也此云無量壽無量光此別號師瑠璃光阿閦釋迦牟尼申是別號也念佛准之可知阿彌陀

の万徳があらわされるとし、また、名号には通別があり、ここでは、『西方要決』の説示をもとに、名号には一切

万徳がおさまるという永観の説を「僻事」として明確に否るとされる。『逆修説法』においては、「阿弥陀」の三字に別号とは「阿弥陀」であり、万徳は通号の「仏」におさま

西方要決云諸佛願行成此果名但能念號具包衆德故成大『往生拾因』に説かれる次の一節である。

善不廢往生已上故知彌陀名號中即彼如來從初發心乃至

定していることがわかる。ここで否定される永観の説とは

者諸佛所護念今此佛號文字雖少具足衆德(中略)阿彌功德亦攝十方諸佛功德以一切如來不離阿字故因此念佛佛果所有一切萬行萬德皆悉具足無有缺減非唯彌陀一佛

本文中の「阿弥陀の名も是の如し」という説示が、『逆

(傍線は筆者

陀名如是無量不可思議功德合成

号は文字少なしと雖も」という表現は、『三部経大意』に 修説法』で否定するところであると考えられる。また、「仏 おける「三字ノ名号ハ少シト云へトモ」という説示と一致

分かる 『選択集』では、第三章において勝劣義を明かす中で、

し、『三部経大意』が『往生拾因』を意識していることが

次のように示される。

徳相好光明説法利生等一切外用功徳皆悉攝在阿彌陀佛 初勝劣者念佛是勝餘行是劣所以者何名號是萬徳之所歸 |然則彌陀一佛所有四智三身十力四無畏等一切内證功

る。

ここで注目したいのが、

次の『阿弥陀経釈』

の説

示であ

名號之中故名號功徳最爲勝也餘行不然各守一隅是以爲

劣(3)

弥陀仏」の名号の中に、 ここでは三字・四字の違いに注目することはなく、「阿 勝となるとされている。この説示に関連して、曽根宣 (相好光明説法利生等)の功徳がおさめられているた 内証 (四智三身十力四無畏等)・

雄氏は、『選択集』における万徳とは、

阿弥陀仏の所有す

(すべて

る「内証外用のあらゆる功徳」であり、「一切法

法』と、『選択集』における「念仏諸行勝劣義」には質的 方要決』をもとにした「念仏勝行説」を提唱する る思想変遷があったことが確認できる。 逆修説法』と『選択集』を比較すると、 林田 名号観に関す 康順氏は、『西 ||逆修説

四、 『三部経大意』所説の名号観について 隔たりがあることを指摘している。

阿彌陀者極樂之化主 (教主之名) 十方諸佛之所

方諸佛證誠及彼國依正二報功徳今阿彌陀三字盡攝取之 生感安樂勝果故以佛名號爲經別號攝所有之衆徳歸能化 讚也今者世尊讃彌陀引攝之大説極樂境界之妙教苦界衆 一身但云阿彌陀也經者云々 (然此經説 一日七日念佛十

示されるのは括弧内の正徳版であるが、 ここで「阿弥陀」の三字に万徳がおさめられると明 を意味する。傍線は筆者 前辨之) (本文の丸括弧は正徳版のみに記されること 彌陀是所證佛諸佛是能證佛擧所證佛攝能證佛也經者如 括弧の前には法然

源信や永観の説とは異なることを指摘している。

の法)」・「衆徳

(すべての功徳)」が名号に含まれるとする

謂阿彌陀是能成人依正是所成報學能成佛攝所成執又阿 確に

を摂して、能化の一身に帰して但だ阿弥陀と云う」とあり、 の詞として「阿弥陀とは極楽の化主 一(中略) あらゆる衆徳 れていることをもって『三部経大意』を偽撰とするが、『阿

されている。「三字の名号」という詞はないものの、 容が法然の詞として示されていることは重要である。 阿弥陀」の別号にあらゆる衆徳がおさめられることが示 同内

また、『往生浄土用心』には、

法蔵菩薩と申し、いにしへ、我等か行しかたき僧祇の

三身十力四無畏等の一切の内證の功徳、 苦行を、兆載永刧のあひた、 佛にならしとちかひ給へるに、 なかにおさめいれて、この名號を十聲一聲まてもとな 利生等の外用の功徳、さまさまなるを、三字の名號の 阿彌陀ほとけになり給へり。 しまして佛になり給へり。 (傍線は筆者) へん物を、かならすむかへん、もしむかへすは、われ 一佛にそなへ給へる四智 功をつみ徳をかさねて、 かの佛いま現に世にま 相好光明説法

とあり、ここにも、「三字の名号」に内証・外用の功徳が

が示されないことや、『逆修説法』において万徳がおさま おさめられていると説かれる。 るのは通号であり、阿弥陀の三字の別号ではないと否定さ 坪井氏や深貝氏は、『三部経大意』以外に「三字の名号」

と考えられる。

いう永観の影響を感じられる『阿弥陀経釈』

や『三部経大

偽撰とはできないといえる。 れていることより、この名号観によって『三部経大意』を 弥陀経釈』や『往生浄土用心』にも同様の説が明確に示さ では、『三部経大意』・『阿弥陀経釈』・『往生浄土用心』と、

『逆修説法』との違いはどのように考えるべきであろうか。 逆修説法』で、永観の名を挙げてまで否定するのは

永観等が説く「阿弥陀」の三字に空仮中の三諦をあて、一

用心』と、『逆修説法』と『選択集』とにおける相違 説かれていく。『三部経大意』・『阿弥陀経釈』・『往生浄土 らの問題を解決し、念仏諸行勝劣義における万徳所帰説が すると考えられる。その後、『選択集』にいたって、これ 切法をおさめるとする「阿弥陀三諦説」からの脱却を意味

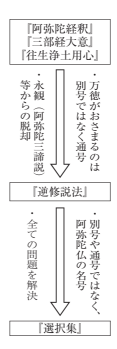
— 187 —

経釈』と同時期の説示として受けとるのが最も妥当である はなく、この名号観に限れば、同内容が示される『阿弥陀 以上の点をふまえると、『三部経大意』の説示は偽撰で

法然にとっては、永観や源信による時期から偏依善導一 へと移行していく中での重要な違いであった。 阿弥陀の三字に万徳(衆徳) が含まれると 師

おさまるとする『選択集』、この違いを法然における思想 阿弥陀仏一仏の内證・外用の功徳に限って、万徳が名号に 意』・『往生浄土用心』と、その三字を否定する『逆修説法』、

変遷と捉えると、次のようにまとめられる。



### 五 おわりに

て考察してきた。その結果、『阿弥陀経釈』・『往生浄土用心』 によって、『三部経大意』が偽撰とされることを問題とし 詞にはないことや、『逆修説法』では否定されていること 本稿では、 『三部経大意』所説の名号観が、 他 の法然の

いきたい。

名号観の説示が法然の詞であり、 変遷上に位置づけることにより、 の脱却を経て『選択集』に至ることをふまえ、法然の思想 に同説示があることや、永観などによる阿弥陀三諦説から 『三部経大意』における 『阿弥陀経釈』 と同 [時期

に示されたものであると結論づけることができた。

であるという以前の筆者の結論とは異なり、 本稿における結論は、至誠心釈説示が比較的後期の 問題が多い結 もの

果となった。末木氏も問題視しているように、『三部経大意』

と名号観のみでは、『三部経大意』全体の問題にふれるこ の中でこの名号観だけが他と異なるのだろうか。至誠心釈

も、これまで坪井氏・深貝氏の偽撰説について明確な意見 とは難しいため、今後の課題としたい。ただし、少なくと

ことができることは明らかにすることができたと考えてい がなかった中で、この名号観を法然の説示として受けとる

ができるかということを解決する中で全体の問題も考えて n る。『三部経大意』は、この他にも多くの研究課題が残さ ている。 個々の説示を、 法然のものとして受け取ること

- 1 六二、二〇一八年)など。 拙論「『三部経大意』における至誠心釈について」(『仏教論叢
- 2 『昭法全』 三八一九
- 3 教の思想と歴史』、一九七四年―初出 香月乗光氏「法然教学における称名勝行説の成立」(『法然浄土 藤堂恭俊氏「法然とその遺文に見られる三昧」(『法然上人研 一九五四年

究』、一九八三年—初出一九七六年)参照

八五年)参照。 に五種類の写刊本を比較して―」(『仏教文化研究年報』三、一九5 坪井俊映氏「『浄土三部経大意』の撰述者に関する諸問題―特

- (阿川文正教授古稀記念論集『法然浄土教の思想と伝歴』、二〇〇6 深貝慈孝氏「法然上人の名号観―名号万徳所帰説に関して―」
- | 一二| 7| 『仏教古典叢書』所収『逆修説法』『古本漢語灯録』八・三一| 7| 『仏教古典叢書』所収『逆修説法』『古本漢語灯録』八・三一

年

) 参照。

- 四、一九七八年)参照。
  8 末木文美士「源空の『三部経大意』について」(『日本仏教』四
- 11 『古本漢語灯録』八・三○

「古本漢語灯録』七・二七

- 14 曽根宣雄氏「法然上人の万徳所帰について」(『仏教訟13 『聖典』三・二四―五12 『浄全』一五・三七二上11 『古本漢語灯録』八・三○
- 15 林田康順氏「「法然上人における勝劣義の成立過程―『逆修説二〇一〇年)参照。 出り 曽根宣雄氏「法然上人の万徳所帰について」(『仏教論叢』五四、
- 『西方要決』の用語であり、『選択集』では、『西方要決』の引用徳」という詞に注目した。「衆徳」は『逆修説法』にも引かれるの中の「阿弥陀」を指すものとも考えられるが、ここでは「衆名について解釈する中に示されるため、この「阿弥陀」は、経名17 『阿弥陀経釈』においてこの説示は、「仏説阿弥陀経」という経

とを考慮し、本文ではこの説示を、三字の「阿弥陀」に衆徳がおもとに、『阿弥陀経釈』のこの説示を三字の名号と捉えていることのと、『往生浄土用心』や義山が正徳版において様々な根拠ををもとにする源信や永観の説示を意識していることは明確である字の名号を否定することがないこと等をふまえると、『西方要決』字の名号を否定することがないこと等をふまえると、『西方要決』はされず、「衆徳」ではなく「万徳」とされる。『阿弥陀経釈』ははされず、「衆徳」ではなく「万徳」とされる。『阿弥陀経釈』ははされず、「衆徳」ではなく「万徳」とされる。『阿弥陀経釈』は

18 『昭法全』五五七

さまるという説示であると考えた。

19

(『仏教論叢』五六、二〇一二年)参照。 安孫子稔章氏「『逆修説法』六七日所説の名号観について.

# 『決定往生集』序論に見る著述の動機

## 服 部 純 啓

## 一、はじめに

『往生拾因』の著述形式を踏襲したものであるとされる。 並んで源信から法然へ至る過渡的存在としてとらえられる である『決定往生集』も『往生要集』や (1)

述によって浄土教思想と結びついて発展してきたとされてよって意識され、さらに恵心僧都源信の『往生要集』の撰八〇一(延暦二〇)年に『末法灯明記』が著されたことに、そもそも井上光貞によると、日本における末法思想は、

『往生要集』と『往生拾因』が念仏を選び取った動機に相の『往生拾因』に顕著に表れているとされている。井上は、する危機意識であるとも捉えられており、その傾向は永観いる。この時代盛んになった末法意識とは、外的状況に対述によって浄土教思想と結びついて発展してきたとされて述によって浄土教思想と結びついて発展してきたとされて

「凡夫性の自覚」について論じている。また伊東昌彦にも普賢晃寿、恵谷隆戒、明山安雄、成瀬隆順を中心に珍海のているが珍海には言及していない。これまでの研究では、ているが、『往生要集』ではそれほど強くないことを指摘し違があり、『往生拾因』には焦燥感と時機相応思想が見ら違があり、『往生拾因』には焦燥感と時機相応思想が見ら

よりも「罪悪意識が深化されていない」としている。
「凡夫性の自覚」について論じている。また伊東昌彦にも普賢晃寿、恵谷隆戒、明山安雄、成瀬隆順を中心に珍海の普賢晃寿、恵谷隆戒、明山安雄、成瀬隆順を中心に珍海の普賢晃寿、恵谷隆戒、明山安雄、成瀬隆順を中心に珍海の当野見寿、恵谷隆戒、明山安雄、成瀬隆順を中心に珍海の当時、

「珍海自身の凡夫性の自覚は表面に現れていないけれども、が第三昇道決定において『礼讃』を引用することについて、善義に最も表現されているとする。珍海に関しては、珍海恵谷は、罪業深悪の凡夫性の自覚は、善導『観経疏』散

善導の凡夫性の自覚を受容しているのであるから永観と同

じく痛烈な自己反省はなされた」としている。

Ш́ 南都浄土教と善導教学の関係について論述する

ては、 中で、 疏』の思想が受容されていることを指摘する。 『拾因』に見られない『礼讃』の文があることを指 『往生拾因』には、『往生要集』に見られない 珍海に関し 『観経

引用してはいないことを指摘しながらも、「『往生礼讃 信釈をひいて人間観 深信釈と同一の立場であるとし、 (罪悪意識) 珍海が散善義の信機釈を の深化を痛感して「昇道 深

場

摘した上で、『礼讃』の深心釈は、

『観経疏』散善義の二種

これら先行諸氏は、『観経疏』

の引用がなく、

『礼讃

みてよいであろう」としている。 決定」を論証していることは、 善導教学を吸収していると

成瀬は、 法然以降の鎌倉浄土教家は、

凡夫性の自覚を論

では、『礼讃』 じる際、善導 0) 観経 深信釈のほぼ同趣旨の文を引用すること 疏 』二種深信を重視し、 『決定往生集』

でなく『礼讃』を用いたかの理由を検討し、凡夫性の自覚 疏』を未読の可能性は低いとしながらも、 を指摘し、恵谷、 明山両氏の研究を踏まえ、 なぜ『観経疏 珍海が『観経

善導の

決定往生集

について考察している。そこでは、「従来の研究のように

凡夫観を受容しているとの考えには首肯し難

の中心となる第五修因決定では、

慧遠

61

論

珍海

きるのである」としている。 観点から見れば、凡夫の自覚意識は高くなかったと理解で 「三心釈」を用い、また自力を認める姿勢からも、 信法」の二種深信を重んじる法然以降の鎌倉浄土教者の

「信機」

いる。 瀬)と、善導教学を受容し、凡夫性の自覚が高いと見る立 依るから凡夫性の自覚は高くないと見る立場 (恵谷、 しかし、いずれの立場においても、珍海の 明山)という二通りの立場から論述がなされて (普賢、 『決定往 成

容との呼応の可能性については論及がない。 生集』への『観経疏』二種深信釈の は、『決定往生集』 の序論では善導 《文言》やその意味内 『観経疏 しかし、 一に説

ている。以下、具体的に指摘していきたい。 諸氏の見解に 種深信釈の信機と信法の構図が確認でき、 『観経疏』 受容の可能性を提言できると考え 凡夫性に関する

著述の動機と危機意

冒頭の一節である。 の著述の動機が見えるのは、 次の 『決定往生集』

序

- 191 -

痛乎。所以今者、考尋文理、將流疑滞、欲安心於決定然或知而不趣、或趣而莫進。即如予之流也。豈其可不同開、稱念弥陀之行、愚智俱從。良以、契時稱機故耳。言決定往生、是淨敎之宗旨也。夫西方淨土之道、經論

往生、

快期於終焉来迎矣。當知。

世俗凡夫修念佛行、

從此卽生安樂世界

訳

決定往生というのは、これは浄土教の宗旨であ

る。さて西方浄土へ至る道は、経論に同じように説かれ、阿弥陀仏を称念する行は愚者も智者も共に従う。れ、阿弥陀仏を称念する行は愚者も智者も共に従う。なく考えてみれば、時代にかない機根に適しているからである。ところがこれを知っていても帰依しない者でもない、〕私のような者である。それは何と痛ましいことであろうか。ゆえに今、経論の文言と道理とを考え、疑惑を払いのけようとして、心を決定往生に定め、心静かに臨終の来迎を待ちたいと思う。知るべきのある。世俗の凡夫も念仏の行を修めて、この世界から即座に安楽世界に往生することができる。

いる。それが珍海自身であるというのである。ていても帰依しない者や、帰依しても修行が進まない者ももの(時機相応)であるとしている。しかし、それを知っ

# 三(一) 善導『観経疏』深心釈の影響の可能性

――内容に関して

根拠を見出すことが出来る疏』深心釈の凡夫観が受容されていると考えられる二つの流』深心釈の凡夫観が受容されていると考えられる二つのこの序論では、道理と信心を述べる中に、善導『観経

まず、『観経疏』深心釈を確認しておく。

二者深心。言深心者、

即是深信之心也。

亦有二種。

四十八願攝受衆生、無疑無慮、乘彼願力、[定得往生]。常流轉無有出離之縁。二者[決定深信]。彼阿彌陀佛、者[決定深信]自身現是罪惡生死凡夫、曠劫已來常没、

第二に、阿弥陀仏が四十八願によって衆生を救い取るので、述べられる。これは自身に対する否定的な認識と言える。をさまよい、出離の縁がないと深く信知するという信機が第一に、自身が罪悪生死の凡夫であり、常に迷いの世界

という。

珍海は、

称念弥陀行は時代にかない機根に適する

とのできる自身に対する、いわば肯定的な認識と言える。 疑いもなく迷いもなく、仏願力によって必ず往生できると この信機、信法で説かれる否定と肯定の構図は『決定往生 信知する信法が示される。これは、弥陀の願力に乗じるこ

の「道理」において次のように示されている。

可疑哉。道理如此 光明卻闇等也。佛大悲願力自有擧沈重衆生之功。豈其 土乎。又復諸法皆有勢分。如火燒、水浮、及呪藥除病、 便闕引物之功。定知。依敎願生、必得往生。又生有九 若言凡愚卑劣不堪往生者、 入泥犂。良以衆生自有出離之分。淨土正是引物之方。 次其道理者、夫善惡兩道猶如反掌。仰則昇寶刹、 大是内外縁起之常理也。何不以一日之修因生七珍之淨 何自憚下劣乎。因言十念。莫更致怯弱。矣因小果 則衆生終無出離之期、 諸佛 覆則

まさしく衆生を導く所である。もし「凡夫は〔機根 なわち地獄に落ちる。実際考えてみると、衆生は、 のだ。上に向くときは浄土へ昇り、下に向くときはす 【訳】そもそも善と悪の二つの道は掌を反すようなも 出離 〔の可能性〕を分有している。浄土は

> 教えによって往生したいと願えば必ず往生できると、 生にはついに出離の機会はなく、諸仏は衆生を導くと いう功能を果たさないことになろう。〔だから仏の〕 が〕劣っていて往生できない」というのであれば、

確かに理解できる。しかも往生の仕方には九種類有る。

ひるむようなことがあってはならない。小さな原因で どうして自ら劣っているからといって遠慮することが 道理である。どうしてわずか一日の修行の因によって 大きな果報を得ることは内的と、外的との縁起の常の あろうか。往生の因を「十念」と説いている。決して

闇を退けるようなものである。 である。どうして疑う必要があろうか。道理とは以上 のずから重く沈んだ衆生を救い上げる効力があるべき 水はものを浮かべ、呪術や薬は病を取り除き、光明が 仏の悲願の力には、お

の通りである。

と対になるものを例に挙げて仏の悲願力は沈重の凡夫を救

という。この一文では、

る存在にはすべて固有の力がある。 善と悪、 浄土と地獄、 火はものを焼き、 光明と闇等

七宝の浄土に生まれないことがあろうか。またあらゆ

(肯定的認識)に対応すると読み取ることができるのであ信機(否定的認識)に相当し、善、浄土、光明等が信法い上げると示している。『観経疏』の悪や地獄、闇などが

次に、『決定往生集』で信心を説示する箇所には次のよ

うに示している。

以決定者爲信相故。 其信心者、若於如上文理之、中心生信受卽名決定。

ることに疑いを持たず、必ず往生できると深く信じる信法救済され難いと信じる信機、阿弥陀仏が一切衆生を救済すである。『観経疏』の二種深信には、自身が罪悪の凡夫で、という。ここで注目すべきは「信受即名決定」という文言ぶ。決定というのは信の定義、特徴だから。

類する。序論にはその概要が列挙されている。その中からることは決定であると規定している。信心を十の決定に分

の両方に「決定深信」とある。『決定往生集』では信受す

例を挙げる。

一依報法定。〈安樂國土、雖是清淨、事相麤淺猶名下品。諸

有願求、[決定往生]。〉

二正果[決定]。〈西方衆生、身色雖玅、化生如天。亦有胎宮、

諸有願求、決定往生。〉

原求、[決定往生]<sup>(2)</sup>。 《安樂衆生、雖是不退、久久花開始發道心。

ても、具体的なありさまは粗末であるから下品と名づける。

第一には依報決定。〈極楽浄土は清浄であるとはい

訳

のである。諸々の往生を求める者は、必ず往生ができる。〉 正果決定。〈西方浄土の衆生は身体の色が勝れているとは いっても、化生するのは〔娑婆の〕天界の如くである。ま た胎宮がある。諸々の往生を求める者は、必ず往生ができ る。〉第三には昇道決定。〈極楽の衆生は不退であるとはい っても、長い時間をかけ花が開いて後初めて道心をおこす のである。諸々の往生を求める者は、必ず往生ができる。〉第二には

諸有

きる。 釈には使用されておらず、『観経疏』の二種深信に確認で と示している。このように珍海は、度々「決定」という語 な文言である。この「決定」に関しては、『礼讃』の深信 念に関する文言は『決定往生集』の著述の動機となる重要 を用いて往生が決定することを信受すると論じている。 つまり「決定」の文言から共通性が見いだせるので

### 四 おわりに

珍海 凡夫観を受容しているという提言ができよう。また、 確認できた。これら二つの根拠から、珍海が『観経疏 ら『決定往生集』で度々論じる「決定」の文言と共通性が に、「信心」では、『観経疏』に「決定深信」とあることか 理」にある文言では、『観経疏』二種深信釈に見られる肯 呼応の可能性から凡夫観の一端を考察した。序論 定的認識と否定的認識とが対比的に列挙されていた。さら 以上、『決定往生集』における著述の動機を手がかりに、 『観経疏』二種深信釈の《文言》やその意味内容との この「道

定往生集』では「心を決定往生に定める」ことが著述動機

ではないだろうか。 心の平静を求めるために『決定往生集』の著述に至ったの 除こうとして「決定往生」の確証を得ようとしたのであり、 の凡夫であると自覚し、信知するからこそ往生への疑惑を る焦燥感が示されていると考えられる。珍海は自身が劣機 として示されていた。 いからこそ、「決定」を求めるのであり、 換言すれば未だ往生が決定していな そのことに対す

たり、貴重な資料の閲覧、 御礼申し上げる次第である。 本研究にあたり、奈良県立図書情報館には、 複写等、 格別のご配慮を賜った。 本研究に

要』四六号、一九六四)を参照。 明山安雄「永観・珍海の浄土教研究序説」(『仏教大学研究紀

1

『日本浄土教成立史の研究』(一九五六年、 |禅林寺永観律師の浄土教思想」(『日本仏教学会年報』 本研究に関連する『往生拾因』についての論及は、井上光貞 山川出版)、藤堂恭俊

3 2

5 想研究』、一九六七、永田文昌堂 恵谷隆戒「日本浄土教思想史上における凡夫性自覚過程につい 普賢光寿「珍海の浄土教的立場」(『大原先生古稀記念浄土教思

- 土教の思想と文化』佛教大学・恵谷先生古稀記念会編、一九七 明山· |安雄||南都浄土教と善導教学] (『恵谷隆戒先生古稀記念浄
- 《『東洋の思想と宗教』三二号、 成瀬隆順「珍海撰 『決定往生集』に見られる凡夫性の自覚\_
- 早稲田大学東洋哲学会、二〇一
- 9 恵谷隆戒 普賢晃寿 前揭論文六五三頁 前揭論文二〇二頁

伊東昌彦

『吉蔵の浄土教思想の研究』(二〇一一年、春秋社

- 13 12 11 10
  - 明山安確 前揭論文四三二頁

成瀬隆順

前揭論文一二九頁

- 恩院浄土宗学研究所、一九七七)梯信暁『奈良・平安期の浄土教 六)、坂上雅翁「珍海の往生思想」(『浄土宗学研究』一〇号、 て」(『佛教文化研究』第一三号、浄土宗教学院研究所、一九六 恵谷隆戒「日本浄土教思想史上における凡夫性自覚過程につい 展開論』(法蔵館、二〇〇八)等が挙げられる。 『決定往生集』序論冒頭箇所を著述動機であると判じたものに、 知
- 往生集』は研究の過程で作成した試訳を付記する。 数並びに、『大正』・『浄全』の対応箇所も記載する。また、『決定 集』(以降『元禄本』と表記する。)を底本とする。注記には丁 本研究は、奈良県立図書情報館所蔵「元禄九年版『決定往生

14

善導『観経疏』(『大正』三七・二七一頁上~中・『浄全』二・

下: 『浄全』 一五:四七四頁上)

『決定往生集』(『元禄本』 一丁右・『大正』八四・一〇二頁中~

- 16 『決定往生集』(『元禄本』二丁右~左・『大正』八四・一〇二頁
- 下 · 『浄全』 一五 · 四七四頁下) 成瀬隆順は、「珍海撰『決定往生集』に見られる凡夫性の自覚

- 衆生自有出離之分」とあることから、珍海にとっては散善義の 「無有出離之縁」では齟齬が生じてしまう」と指摘している。 《前掲論文》一二〇頁において、『決定往生集』序論には、「良以
- 18 『浄全』一五・四七四頁下〕 『決定往生集』(『元禄本』二丁左・『大正』八四・一〇二頁下・
- 『浄全』 一五・四七五頁上 『決定往生集』(『元禄本』三丁左・『大正』八四・一〇三頁上

19

十決定によって往生が決定することを論証している。『決定往生 『決定往生集』では、第一依報決定から、第十円満決定までの

法蔵館)等に詳しく示されている。。 『決定往生集』の一考察(『日本浄土教の形成と展開』二〇〇四、 (『浄土仏教の思想』第七巻、一九九三、 土教研究序説」(前掲論文)、坂上雅翁「珍海―画僧と学僧―\_ 集』所説の十決定の構成については、明山安雄「永観・珍海の浄 講談社)、梯信暁「珍海

# ―三井家を事例として―近世における法然上人信仰

### はじめに

の課題となったのである。 ・職後の近世仏教史研究は、辻善之助氏が本末制度、寺院 が表記。 ・世の仏教は「堕落」したものであったと評価したことに がまる。 ・辻氏自身が直接的に「近世仏教堕落論」について がまる。 ・辻氏自身が直接的に「近世仏教堕落論」について がまる。 ・辻氏自身が直接的に「近世仏教堕落論」について がまる。 ・世の仏教は「堕落」したものであったと評価したことに がまる。 ・世の仏教は「堕落」したものであったと評価したことに がまる。 ・世のいる「近世仏教堕落論」について がまる。 ・世のいる「近世仏教・本末制度、寺院

進展させていった。

や神職などといった宗教的要素を組み込んだ地域社会の研究を近世史研究「一般」に架橋すべく、寺院や僧侶、神社る諸機能の研究へとシフトすると、近世仏教史・宗教史研ー九九〇年代以降、近世史研究がその時代の社会におけ

近世社会における宗教と地域社会との関係について研究をなどが取り結ぶ社会関係」を「宗教的社会関係」と定義し、おける人と人、村と村、人と村、さらには社会集団どうし博勝氏は、「宗教的要素を中心(契機)として地域社会に究という視角が提示された。これを主導した一人である澤

林

宏

俊

されていたかを考察するものである。
この視角に学ぶならば、近世社会において、当時の浄土 この視角に学ぶならば、近世社会において法然上人がどのように信仰は角に立ち、近世社会において法然上人がどのように信仰して けんが 明らかにすることが求められよう。小稿は、この 視角に立ち、近世社会において法然上人がどのように信仰 して されていたかを考察するものである。

# 近世社会と寺檀制度

1

寺檀

制度と幕府法令

寺院が檀家の葬祭供養を独占的にとり行うことを条件に、 寺檀制度とは、『新纂浄土宗辞典』では「江戸時代以降

寺と檀家の間にとり結ばれた関係をいう。(中略)

同年

たという。

などが義務として明示された。(中略)離檀することや寺 して檀那寺への参詣、 (貞享四年(一六八七)執筆者補足)の幕法では檀家に対 父母の忌日の法要、 寺への付け届け

の側から寺を選択する権限はなかった」とされている。 しかして、寛文五年 (一六六五)、幕府はそれまで宗派

替えをすることは寺院側から厳しく禁止されており、

檀家

ごとに発布していた寺院法度をようやく各宗派に共通した 諸宗寺院法度」として発布した。その第四条にお 13

事。」と寺院と檀那との関係は檀那側の自由である、 定したのである。 「一、檀越之輩、雖為何寺、可任其心得、 僧侶方不可相争 と規

とは「諸寺院条目」と称される法令を指すと考えられるが、 この法令は寺院側による脚色が推定され、 つぎに、『浄土宗大辞典』における「貞享四年の幕法」 正式な幕府法令

> 両者が各地の寺院に伝播して、寺院の安定経営をもたらし 仮託された偽文書である「宗門寺檀那請合掟」と合わせて、 であるかは疑問視されている。 (一六九一) 四月以後に作成された大権現 そればかりか、 (家康) 元禄 時代に 四

あたかも法令のように取り扱われていたのである。 止令」も幕府法令ではないものが寺院や幕府内部で流布し、 さらに、 享保十四年(一七二九) 頃に出された したが 「離檀

幕府の方針は確立しており、 されていた。そこでは、寺檀制度上における離檀に関する 寺院法度」の規定に拠っていたといえる。 定されていたのである。①やむをえない理由がある。 した上で、次の条件を満たせば離檀は認めてもよい、 からの問い合わせに対応するため、 って、幕府法令上、寺檀制度は一貫して寛文五年の また、幕府が日常的行政を処理したり、遠国奉行や大名 離檀は容易なことではないと 先例書や問答集が作成 と規

られない。これこそが前述した「諸宗寺院法度」の幕府の 院と檀那の双方が納得している。③ほかに支障がない。 ①~③の要件が一つでも満たされない場合は、

かし、

公式解釈なのである。

## 2 寺檀制度と寺院

檀

那

祈祷へのことよせ、の場合であるという。このうち、国替寺住職の受刑による権力側から強制、④檀那寺の廃絶、⑤ 書との感情的なもつれ、②国替や縁付による移動、③檀那 離檀が認められたのは、具体的にいえば①住職や他の信

たという。

や縁付による移動の場合がもっとも容易で、

かつ多数を占

の国

めていたと考えられる。執筆者はかつて天保~安政期

カニのけら連路庁の変更のほこ、で守っ歩いらにではていて宗旨を替えた者は、四割弱に上った。ゆえに、居住地移析・考察したが、当該期における檀那寺の変更にともなっを越え、京都へ居住地を移動した者の寺檀関係の変更を分を越え、京都へ居住地を移動した者の寺檀関係の変更を分

が檀那の絶対的な信仰を独占し、それを前提として構築・は、いずれかの寺院の檀那であればよく、必ずしも檀那寺ほど珍しいことではなかったのである。つまり寺檀制度と動における檀那寺の変更の際に、宗旨も替えることはそれ

されている限り「内存的属性」(人々の実際の信仰)まで属性」(寺檀関係)さえ問題なければ、社会の秩序が維持仏など異端的宗教が存続しえたのは、幕藩権力は「外存的また、近世社会において禁止されたキリシタンや隠し念

維持された制度ではなかったといえる。

的に存在させ、そこに異端的宗教が存続できる余地があっ生きる人びとは「内存的属性」のなかに様々な宗教を重層踏み込むことはなかったからであるとされている。近世に

信仰について検討してみたい。こで小稿では、寺檀制度に基づかない三井高利の法然上人びつかない様々な信仰を持ち、宗教活動を行っていた。そこのように、近世社会に生きた人びとは、寺檀制度に結

# 二 三井高利の法然上人信仰

## 1 高利の信仰観

高利の信仰観は、長男・高平が記した高利の遺書を定書両替商を開いた三井家の「家祖」と称される人物である。後屋の屋号で呉服店を開業し、ついで江戸・京都・大坂に越記しておきたい。高利は伊勢松坂の出身で江戸・京都に越まず、三井高利の仏教や宗教の信仰についての認識を確まず、三井高利の仏教や宗教の信仰についての認識を確

の様に罷成候、佛に心ざし過ぎたるものは出家のごとく、にても、過候へば其身の家業おこたり、おのづと異形の人「佛神を敬ひ、儒学を心掛候事、人道に候、然れ共いづれ

として同族に頒った『宗竺遺書』

の「佛神信心の

事」には

売記』の記述には以下のようにある。 男・高治が曾祖父以下の言行から商売の次第を叙した『商(中略)おのづと商売うとく成家滅す」とある。また、三

様に心得、一向仏道にかたより候へば、家危成候一、宗壽(高利)被仰候は、商人にかぎらず、儒仏両

2 高利の法然上人信仰

それには目を向けられることは少なかったのである。

つぎに、その高利の法然上人信仰について検討してみた

に対して次のような疑問を尋ねたのである。 (語) 三月、七二歳となった高利は病に罹っており、家人日三) 三月、七二歳となった高利は病に罹っており、家人日三) 三月、七二歳となった高利は病に罹っており、家人日に対して次のような疑問を尋ねたのである。

これを受けた照空は、四月一日、病床の高利に対して以存候不度奉存候、心佛義シヤセン無シヤ別、是も承度奉存度、法然一枚起請之内、三心四修ト申事、是ヲ具

下のように法説を行っている。

予(照空)優曇華ノ思ヲ作シ、

欽而談之、大老ノ重病

来迎ノ教ニ乗シテ、理ヲ究、言ヲ短ニシテ、道理ヲ至ニ対シテ、長講益ナカラント思ヒ、智慧慈悲定散念仏

極ス

に法説を請い、照空もまた「智慧・慈悲・定散・念仏・来解していた上で、一枚起請文の「三心四修」について照空枚起請也」といわれるように、高利が上人の教えを深く理法然上人の教えは「ひろげたるが選択集すほめたるが一

迎」といった浄土教の根本に乗じて道理を説いたことが窺

- 200 **-**

い知れよう。

疑いの余地がないのである。 しかし、三井家の菩提寺である松坂の来迎寺は「俗ニ念院で 原子十四世の住持を務めたことには留意しなけれ として来迎寺十四世の住持を務めたことには留意しなけれ として来迎寺十四世の住持を務めたことには留意しなけれ として来迎寺十四世の住持を務めたことには留意しなけれ として来迎寺十四世の住持を務めたことには留意しなけれ として来迎寺十四世の住持を務めたことには留意しなけれ はならない。このように、高利の理解してした内容が、当 にはならない。 には留意しないが、 の浄土宗(鎮西義)の理解であったか判然とはしないが、 として来迎寺は「俗ニ念

## 3 高利の念仏信仰

公いごに、高利の念仏信仰について言及しておきたい。 さいごに、高利の念仏信仰について言及しておきたい。 さいごに、高利の念仏信仰について言及しておきたい。 さいごに、高利の念仏信仰について言及しておきたい。 さいごに、高利の念仏信仰について言及しておきたい。 さいごに、高利の念仏信仰について言及しておきたい。



山本宗川「三井高利夫妻像」(公益財団法人三井文庫所蔵)

『稿本三井家史料』には、高利の念仏信仰を窺わせる記述

井高利夫妻像」を見ると、高利の手には二連の日課数珠がる。享保十六年(一七三一)に制作された山本宗川筆「三は他にない。だが、高利夫妻像にはそれを見ることができ

持たれている。

この夫妻像は、長文の賛が付され理想化さ

る。制作目的の異なる二系統の高利夫妻像を見ても、いず前の姿を現実的表現で制作させた夫妻像であるとされていは、この宗川筆の夫妻像に先行して二幅のそれが伝来すには、この宗川筆の夫妻像に先行して二幅のそれが伝来すの姿を現実的表現で制作させた夫妻像であるとめに、七幅が作れた像として、三井同苗の結束を強めるために、七幅が作れた像として、三井同苗の結束を強めるために、七幅が作れた像として、三井同苗の結束を強めるために、七幅が作れた像として、三井同苗の

寺檀制度には基づかないものである。

の住持の法説を聞いて、安心が決定し、往生を疑いないも内容に疑問が生じ、たとえそれが浄土宗でなくとも菩提寺いたからこそ、死を意識した際に法然上人の一枚起請文の彼が生前それを持っていたことは間違いなかろう。

のとしたのである。

のぶは、

二五歳で鹿ヶ谷法然院の潭月和尚を師として得度

れの

高

利の手にも二連の日課数珠を持っていることから、

おわりに ―孫世代と法然上人・浄土宗―

の檀那であり続けた。小稿で検討した法然上人への信仰は、うに高利は、松坂居住以来、寺檀制度上は一貫して天台宗儀を始め、一連の法要は真如堂において行われた。このよ堂において葬られ、同所を三井家の墓所とした。高利の葬立禄七年に死去した高利は、遺言に従って天台宗の真如

して「圓光大師鏡御影 壱ふく」、「義山和尚御差図 選択形見分けの一覧の中にに法然上人や浄土宗に関わるものと七)正月に三六歳で東海道宮宿において客死するが、彼の七)正月に三六歳で東海道宮宿において客死するが、彼のこうした法然上人や浄土宗への信仰は、高利の孫世代にこうした法然上人や浄土宗への信仰は、高利の孫世代に

高遠はかなり早い段階で入手していたといえよう。また妻果十六章図 壱ふく」が見られる。これらの入手の経緯は不明であるが、高遠が死去した際に、法然上人の「鏡御不明であるが、高遠が死去した際に、法然上人の「鏡御不明であるが、高遠が死去した際に、法然上人の「鏡御不明であるが、高遠が死去した際に、法然上人の「鏡御不明であるが、高遠が死去した際に、法然上人の「鏡御不明であるが、高遠が死去した際に、法然上人の「鏡御不明であるが、高遠が死去した際に、法然上人の「鏡御不明であるが、高遠はかなり早い段階で入手していたといえよう。また妻

剃髪し寿月と称したのである。

られるのである。 枠に収まらない様々な法然上人や浄土宗に関する信仰が見 ように三井家には天台宗の檀那でありながら、寺檀制度の も高利と同様に寺檀制度には基づかないものである。この 彼らもまた寺檀制度上は天台宗の檀那で、これらの行為(※)

澤博勝 辻善之助『日本佛教史』9(岩波書店、一九五四年)。 「近世宗教史研究の現状と課題」(『近世の宗教組織と地

2

- 3 域社会』、吉川弘文館、一九九九年)一七頁。 「寺檀制度」(『新纂浄土宗大辞典』項目、浄土宗、二〇一六年)。
- 5 4 民衆」(『地方史研究』 34、二〇一〇年)に詳述している。 法制史学会編『徳川禁令考』前集五(創文社、一九五九年)二 以下、本節は拙稿「近世後期の「離檀」をめぐる権力・寺院・
- 6 二〇~一二三頁 圭室文雄「檀家制度の成立」(『歴史公論』 11、一九八五年)一
- 7 四四六)。 答には「離檀改宗等之儀者容易難成筋ニ候得共、寺檀納得之上、 存候」とある(『諸例撰要・諸家秘聞集』(創文社、一九九九年) 無拠子細有之、外ニ差支候儀も無之候者、被承届候而も不苦筋と 例えば享和元年(一八〇一)寺社奉行堀田豊前守(正穀) の回
- 事業会、一九七二年) 九〇六頁 北西弘「幕藩制下の仏教」(『国史論集』 赤松俊秀教授退官記念

- において詳しく検討した。 更と宗旨の選択」(『奈良大学大学院研究年報』15、二〇一〇年) 良史学』26、二〇〇九年)、同「近世京都における寺檀関係の変 ける寺檀関係の一考察―居住地の移動と寺替えを中心に―」(『奈 以下、居住地移動と寺檀関係については、拙稿「近世京都にお
- 識」(『人民の歴史学』23、二〇一七年)。 倉書房、二○一七年)、同「近世日本の異端的宗教活動と秩序意 大橋幸泰『近世潜伏宗教論 ―キリシタンと隠し念仏―』(校
- 『宗竺遺書』(三井文庫所蔵史料)。
- 『商売記』(三井文庫所蔵史料)。
- 13 12 11 二一頁。 中田易直『三井高利』(吉川弘文館、一九五九年)二一八~二
- 14 文庫編『史料が語る三井のあゆみ』(吉川弘文館、二〇一五年) 一〇八~一〇九頁)。 て三井各家歴代史料を収集し、編纂された史料集である。(三井 『稿本三井家史料』は、三井家編纂室が明治期に修史事業とし
- 15 利』所収)。 「松樹院宗壽居士御自筆御文」(『稿本三井家史料
- 16 「同裏書」(『稿本三井家史料 北家初代高利』所収 義山『一枚起請弁述』(『浄土宗全書』 9、山喜房佛書林、一九
- 18 六〇一頁。 『続三縁山志』(『浄土宗全書』19、山喜房佛書林、一九七一年)

七一年)一二三頁。

- 「松樹院宗壽居士御自筆御文裏書」(註16)。
- について」(『三井文庫論叢』28、 小稿はその成果に拠った。 三井高利夫妻像については、田沢裕賀「新出の三井高利夫妻像 一九九四年)に詳述されており
- 山本宗川「三井高利夫妻像」(三井文庫所蔵

遠』所収)。 22 「宗顯居士遺物相送り候覚」(『稿本三井家史料

室町家二代高

23 「選択集十六章之図」(『新纂浄土宗大辞典』項目、浄土宗、二

制度上は天台宗の檀那のままである。 25 三井家は高利死後に真如堂塔頭の東陽院の檀那となるが、寺檀25 三井文庫編『三井家文化人名録』(三井文庫、二○○二年)。

配を賜りました。末筆ながら御礼申し上げます。 (付記) 史料の閲覧・掲載に際して、公益財団法人三井文庫のご高

# 廬山寺蔵 『選択集』 第五章段の末尾における見せ消ちについて

春本龍彬

## 一、はじめに

選択集』(以下、「廬山寺本」)の状態が容易に把握出来る近年、様々な資料を通じて廬山寺に受け継がれている

ようになり、「廬山寺本」研究が大きく進展した。

しかし、そのような状況を経ても「廬山寺本」第五章段

れないまま今日に至っているようである。の末尾に焦点を当てた論考は存在せず、その実態が解明さ

そこで本稿では「廬山寺本」第五章段の末尾にのみあり、

を筆記させた理由やそれを削除させた背景について考察しあるという前提のもと、推敲跡の確認を行った上で、文章人(以下、敬称省略)の指示に基づいて施された推敲跡で且つ見せ消ちされている文章に注目し、見せ消ちが法然上

## 二、推敲跡の確認

1

原本の状態

掲げ、引文に『無量寿経』、並びに善導の『往生礼讃』を「廬山寺本」第五章段は篇目に「念仏利益《之》文」と

本稿で注目している推敲跡は、この第五章段の末尾に存行=小利=有上功徳である旨を明確に述べた章段である。引用し、私釈段で仏辺の側から念仏=大利=無上功徳、諸

の翻刻資料を提示すれば次頁の通りである。

在している。今、推敲跡の状態を観察するために当該箇所

『選択集』諸本へ一切認められない「有智賢哲思之応知」第五章段の末尾に当たる「四一丁ウ四行目」には、他の掲載した資料を確認すれば明らかなように、「廬山寺本」

という特殊な八文字が記されている。

「有智賢哲思之応知」の八文字に引き続き、「四一丁ウ五

当初はこの八文字によって第五章段が締め括られていたと 特『留』念仏」文」と余白無く記されている状況を鑑みるに、 行目」から第六章段の篇目が「末法万年」後「余行悉」滅シ

ところが、この八文字は線によって四方が囲まれている 最終的に全く消去されたようである。

判断して良いのであろう。

ら訓点は一切付されていない。 また、 理由は不明であるが、 私釈段中の本文でありなが

## 翻刻資料

一丁ウ

1 2 無上 上 功徳復応 如 是展 恒 転 沙 従少至多念仏 如是応知然 者 恒 諸 沙 願 無 求

4 利 余 行 乎 有 智 賢 哲 思 之 応 知

3

往生之人何癡無上大利念仏強修有

上小

7 6 5 以慈悲 無量寿経下卷云当来之世 末 万 哀愍特留此経 年 後 行 悉 滅 止住百才其有 特 経 留 道 念 滅 仏 尽我 文

> 2 文章の解釈

a 訓み方

ものなのであろうか。任意に訓点を施すのであれば、 に示す二通りの訓み方が成り立つと思われる。 では、見せ消ちされている八文字の文意は一体如何なる 以下

成されていると見做すパターンである。 第一に、見せ消ちされている八文字が二つの文章から構

(解釈1)

理解するべきである。 有智の賢哲は、 有智の賢哲、 有智賢哲思之応 【現代語訳】 【書き下し】 原文 之を思う。 このように考えている。 知 応に知るべ し。 〔読者は、〕 よく

賢哲が主語となり、内容としては有智の賢哲の文献や言説 も第五章段の論拠として用いられているという意味になる 章で主語が相違する。この場合、 仮にこのように八文字を書き下すのであれば、 前半部分の文章は有智の 前後の文

主語になると推測される。となれば、後の文章は読者に対 ていないものの、 のであろう。 して前の文章内容を諭すような一文になると思われる。 第二に、見せ消ちされている八文字を一つの文章として 一方、 おそらく「廬山寺本」を閲読する読者が 後半部分の文章は明確に主語が示され

〈解釈2〉

扱うパターンである。

有智の賢哲、 【現代語訳】 【書き下し】 有智賢哲思之応知 [原文] 之を思い、 応に知るべし。

上述したように八文字の構造を考えるのであれば、

有智の賢哲は、このように考え、よく理解するべきである。

【書き下し】

ないという意味になるのであろう。 段における念仏の利益に関する道理を理解出来ないはずが 哲となる。そして文章の内容は、知見の広い読者が第五章 文章の主語は読み手のことを意識した言葉である有智の賢

> þ 類似の句

それならば、法然はどちらのニュアンスで「有智賢哲思

之応知」という八文字を執筆させたのであろうか そこで注目したいのが幾つかの論疏に見受けられる類似

せ消ちされた語句と非常に近似した表現が次のように確認 の句である。 先ず、浄意の著作と伝わる『十二因縁論』 の中には、

見

〈資料1〉伝浄意『十二因縁論』 (菩提流支訳)

される。

## 原文

転不転事。 而彼心識。不可説一不可説異。 諸有智者。 善思量応知。 (中略) )如是 切諸因縁法。

而ち、 (中略)是くのごとき一切の諸の因縁の法、 彼の心識は一と説くべからず、異と説くべからず。 転不転の事、

(現代語訳)

諸の有智者は善く思量して応に知るべし。

とすると、〔言うところの〕心識は同一と述べるべき〔も

ない。(中略)このような全てのあらゆる因縁の法や転 の〕ではなく、〔また〕異質と述べるべき〔もの〕でも

よく理解するべきである。 不転の事について、多くの智恵有る者は正しく思量して

知るべし。」と述べられている。 内容の理解を促す目的で「諸の有智者は善く思量して応に ここでは心識について議論が展開される中、 最後にその

流支であることを加味すれば、法然が三経一論を定める過 『十二因縁論』の訳者が世親の 著者の浄意に関する生没年等の情報は不詳であるものの、 『往生論』を翻訳した菩提

程などで菩提流支の翻訳した他の論書として『十二因縁

因縁論』を閲覧し、〈資料1〉における波線部の言葉遣い 論』に興味を持った可能性は十分に想定される。 もしかしたら法然は 「廬山寺本」撰述までの間に『十二

見せ消ちされている八文字に近しい表記が左記のように見 また、 善導の『観念法門』、或い は 『観経疏』 の中にも

を学んでいたのかもしれない。

(資料2) 善導 『観念法門』

### 原文

譏゙恥辱パ地。諸ノ有智ノ者ノ応ト知ル。 又上至,,諸仏賢聖,人天六道,一 切一良善"此等」悪人)

所だり

### 【書き下し】

此れ等の悪人の譏りて恥辱する所なり。 又上は諸仏・賢聖に至り、

人・天六道の一

の良善も、

諸の有智の 切

応に知るべし。

【現代語訳】

また上は諸仏や賢者、 聖者に至り、 〔なる者〕 下は Ŕ 人界や天界 これら

よく理解するべきである。 といった六道における全ての良善 の悪人に誹り辱められるのである。多くの智恵ある者は、

資料3〉 善導 [観経疏]

### 原文

後"入"""涅槃"其 今既"以"斯 聖教ラ験カニ知る。 、義無が妨ぐ。 弥陀、定ず是し報すり也。 諸一有智一者 応に知い 縦使で

【書き下し】

是れ報なり。縦使、後に涅槃に入るとも、其の義妨げ無今、既に斯の聖教を以て験らかに知んぬ。弥陀は定んで

【現代語訳】

し。諸の有智の者、

応に知るべし。

るる。 ・ 既にこの聖教(『大品般若経』)によって明らかに分 ・ である。阿弥陀仏は間違いなく報身である。も ・ し支えない。多くの智恵ある者は、よく理解するべきで ・ し支えない。多くの智恵ある者は、よく理解するべきで ・ しずる。

を一にしている。 の内容を締め括る際に用いられている一句という点では軌の内容を締め括る際に用いられている一句という点では、、そ本稿で取り上げている八文字の文字列と完全に一致してい〈資料2〉や〈資料3〉の波線部に見て取れる一句は、

る。とすれば、『観念法門』や『観経疏』に見られる「諸常套句も自身の内に取り入れ、活用していったと推測されめ、それに伴って善導の著作中に見られるたくみな表現や依善導一師を標榜し、善導教学を多分に受容した。そのた

言うまでもなく、法然は「廬山寺本」撰述時において偏

断されよう。 れている八文字の言い回しに少なからず影響を与えたと判の有智の者、応に知るべし。」という文章は、見せ消ちさ

c、適当な解釈

文章として扱う〈解釈2〉の訓み方で見せ消ちされているって思案してきたが、例示した資料に基づく限り、一つの以上、本項では見せ消ちされている八文字の文意をめぐ

おそらく、法然は「廬山寺本」の第五章段を「有智の賢八文字を読解した方が適当であるように思える。

哲、之を思い、応に知るべし。」と締め括ることで、

セージを読者へ発信したかったのではなかろうか。的に考えれば必然的に導かれる道理であるという強いメッ的に考えれば必然的に導かれる道理であるという強いメッ

一、推敲跡を通じた一考察

1、文章を筆記させた理由

では、そもそも法然は何故このような一文を用いたのでは読者に対するメッセージであったことが判明した。前節までの整理によって「有智賢哲思之応知」の八文字

第五

あろうか。

文章を筆記させた理由として次の二点が挙げられる。

大小義の根拠

あったからである。 一点目は大小義が理論としてのみ成り立つもので

これらの相対義をめぐっては林田康順氏による緻密な研究 に第三章段において勝劣義と難易義、第五章段において大 小義、第十三章段において多少義が明かされており、既に 「廬山寺本」では諸行に対する念仏の優位性を示すため

修説法』五七日の時点であったと考えられる。ただし、 『逆修説法』五七日から「廬山寺本」第五章段への変化と

林田氏の指摘に基づくのであれば、

大小義の成立は

逆

がある。

開であったと理解して良さそうである。 するに足る典拠が手薄な状況を念頭に置きつつ、生じた展 け後者の変化については諸行の小利性、有上功徳性を明示 から始まる説示の追加を認めることが可能であり、とりわ して『往生礼讃』の引用、並びに「聖意難シ測ッ」の一句

なるほど、「廬山寺本」第五章段で大小義を説示する際

V

に主な典拠となっているのは、引文である 『無量寿経 0)

節と『往生礼讃』の一節である。

は決して説かれていない。つまり、換言すれば諸行が小利 有上功徳であるという道理は念仏が大利、無上功徳である ある点は示されていても、諸行が小利、有上功徳である旨 とはいえ、これらの文言の中に念仏が大利、無上功徳で

等の表現よりも更に強い「有智の賢哲、之を思い、応に知 情を鑑み、「行者能ク思川量セッ゚イピタ」や「《行者》応ヒ知レ之タッ」 という文句を翻すことでしか導出出来ない理論なのである。 るべし。」というフレーズを当初は第五章段の末尾に据え おそらく、法然は大小義が論理的にしか説明出来ない事

させたのではなかろうか。

þ 九条兼実への配慮

次に、二点目は読者である九条兼実(以下、

兼実) の理

て、 解を出来るだけ促したかったからである。 法然に帰依し、『選択集』の撰述を要請した兼実につい

多賀宗隼氏は以下のように言及している。 兼実は、 教理的理解に努力している。(注) 単なる、 わゆる信仰に満足せず、 かなり深

— 210 —

義の研究に熱心であったようであり、 上述した多賀氏の指摘に従うと、兼実は信仰とは別に教 当時の公家において

は特異な存在であったと判断される。

ることが可能である。 『観無量寿経』と『無量寿経』に関する問答等から窺い知 そして事実、その様子は『玉葉』に書き留められている

精通した賢哲と言っても過言ではないのであろう。 けの見識を有していた人物と認められ、正しく仏教教理に くのであれば、兼実は非常に高度な議論にも堪えられるだ

したがって、このような記事が含まれる『玉葉』に基づ

だからこそ法然は、そのような兼実の人となりに基づい

し」と語勢を強めさせたのではなかろうか。 に対する兼実の理解を促す目的で「之を思い、応に知るべ て「有智の賢哲」という言葉を用い、更に第五章段の内容

2 文章を削除させた背景―第三章段の説示と人間観

示との関係性や自身が大切にしていた人間観との関わりが を削除した訳だが、文章を削除した背景には第三章段の説 最終的に法然は、 前述したような理由から使用した一文

あったと思われる。

救済するために称名念仏の一行のみを本願で定めた事実に 第三章段所説の難易義の中には、 阿弥陀仏が一切衆生を

ついて触れる箇所がある。

若夫,以一造像起塔,而為了。下本願「者貧窮困乏類、定」 絶」タン往生ノ望ヲ。 然カモ富貴ノ者ハ少ク貧賤ノ者ハ甚タ多シ。

若以||智恵高才||而為||゚▽ヷ本願||者愚鈍下智」者「定ザ

生『者、少々、不』往生『者、多』、。然し、則弥陀如来法蔵 略)当ニ知゚。以;」上フ諸行等ヲ而為;タマワバ本願ト者得ハ往 絶パン往生ノ望タ゚。 然ハニ智恵アハ者ハ少ク愚痴ノ者ハ多シ。 (中

名念仏ノ一行『為ゟマエル其ノ本願」他 比丘之昔。被人催川平等,慈悲」。 不上以||造像起塔等了諸行|"為タマーで往生、本願ト゚。唯以||称 普為に摂ニッ於一切ラ

された一文とは相容れないニュアンスである。 上記の説示においては「智恵で、者、少々愚痴つ者、多う」と

ここで注目に値するのが上記の説示に含まれる見せ消ち

指摘し、読者に自分自身を智恵ある者ではなく、むしろ愚

ず、見せ消ちされている文章では読者を智恵ある者とし、 痴の者と弁えるべきであると諭し、往生を願うのであれば 本願称名念仏を行う他ないと結論付けているにもかかわら

読者のように賢明な者は第五章段に説かれる内容をしっか

的で施されたと考えられそうである。
おそらく、法然はこのような矛盾が気がかりであったのおそらく、法然はこのような矛盾が気がかりであったのおそらく、法然はこのような矛盾が気がかりであったのおと受け止めなければならないと述べているのである。

#### 四、おわりに

いて検討が施されることはなかったため、本稿を通じてまで「廬山寺本」第五章段の末尾に存在する見せ消ちにつた理由や削除された背景について考察を加えてきた。これ本稿ではここまで推蔵跡の確認を行い、文章が筆記され

様々な見解を提示出来たと考える。

四・二三四下。齊藤隆信編著『浄土宗読誦聖典』∇(一五九~一集部六(六六頁、一九三一/一九七八)等参考。 7『浄全』考。 6『正蔵』三一・四八一下。『国訳一切経 印度撰述部』論字を用いた。兼岩和広「『選択集』の成立史的研究」付録資料版(四三頁)。 4 平成一一年版(四三頁)。 5 基本的に常用漢版(四三頁)。 3 平成一一年 版(四三頁)。 3 平成一一年 兼岩和広「『選択集』の成立史的研究」(国立国会図書館蔵、二年、第岩和広「『選択集』の成立史的研究」(国立国会図書館蔵、二

二頁、名著刊行会、一九九三/二〇〇五)。 16 (一二頁、文化書院、一九九九)。 宗典研究会編『『選択集』諸本の研究〈資料編〉』五・禿庵文庫本 川弘文館、一九七四)。 15 国書双書刊行会編『玉葉』一(六〇 14 多賀宗隼編著『玉葉索引―藤原兼実の研究―』(五四八頁、吉 頁)。 12 平成一一年版(二〇頁)。 13 平成一一年版(六五頁)。 義―」(『宮林昭彦教授古稀記念論文集 仏教思想の受容と展開』 小・多少相対三義の成立について―「念仏多善根の文」渡来の意 六・観経疏□(二一六頁、四季社、二〇一三)等参考。 9 平成 一二上。高橋弘次編著/粂原恒久編『傍訳 浄土信仰系譜体系 六○頁、四季社、二○○二)等参考。 8『浄全』二・一一下~ 一、山喜房仏書林、二〇〇四)等参照。 一一年版(四一頁)。 10 林田康順「法然上人における勝劣・大 11 平成一一年版(四〇 大正大学浄土宗

一・廬山寺本(文化書院、一九九九)を平成一一年版と記した。※重ね書きは訂正後の文字を採用した。器は集』の訓点は基本的に『昭法全』に従った。。といる。というでは、の調点は基本的に『昭法全』に従った。というでは、の調点は基本的に『昭法全』に従った。といる。というでは、「一年版と記した。」というでは、「一年版と記した。」というでは、「一年版と記した。」というでは、「一年版と記した。」というでは、「一年版と記した。」というでは、「一年版と記した。」というでは、「一年版と記した。」というでは、「一年版と記した。」というでは、「一年版と記した。」というでは、「一年版と記した。」というでは、「一年版と記した。」というでは、「一年版と記した。」というでは、「一年版と記した。」というでは、「一年版と記した。」というでは、「一年版と記した。」というでは、「一年版と記した。」というでは、「一年版と記した。」というでは、「一年版と記した。」というでは、「一年版と記した。」というでは、「一年版と記した。」というでは、「一年版と記した。」というでは、「一年版と記した。」というでは、「一年版と記した。」というでは、「一年版と記した。」というでは、「一年版と記した。」というでは、「一年版と記した。」というでは、「一年版と記した。」というでは、「一年版と記した。」というでは、「一年版と記した。」というでは、「一年版と記した。」というでは、「一年版と記した。」というでは、「一年版と記した。」というでは、「一年版と記した。」というでは、「一年版と記した。」というでは、「一年版と記した。」というでは、「一年版と記した。」というでは、「一年版と記した。」というでは、「一年版と記した。」というでは、「一年版と記した。」というでは、「一年版と記した。」というでは、「一年版と記した。」というでは、「一年版と記した。」というでは、「一年版と記した。」というでは、「一年版と記した。」というでは、「一年版と記した。」というでは、「一年版と記した。」というでは、「一年版と、「一年版と、「一年版と、「一年版と、「一年版と、「一年版と、「一年版と、「一年版と、「一年版と、「一年版と、「一年版と、「一年版と、「一年版と、「一年版と、「一年版と、「一年版と、「一年版と、「一年版は、「一年版は、「一年版と、「一年版は、「一年版)には、「一年版は、「一年版は、「一年版を、「一年版は、「一年版は、「一年版は、「一年版は、「一年版は、「一年版は、「一年版は、「一年版は、「一年版は、「一年版は、「一年版は、「一年版は、「一年版は、「一年版は、「一年版は、「一年版は、「一年版は、「一年版は、「一年版は、「一年版は、「一年版は、「一年版は、「一年版は、「一年版は、「一年版は、「一年版は、「一年版は、「一年版は、「一年版は、「一年版は、「一年版は、「一年版は、「一年版は、「一年版は、「一年版は、「一年版は、「一年版は、「一年版は、「一年版は、「一年版は、「一年版は、「一年版は、「一年版は、「一年版は、「一年版は、「一年版は、「一年版は、「一年版は、「一年版は、「一年版は、「一年版は、「一年版は、「一年版は、「一年版は、「一年版は、「一年版は、「一年版は、「一年版は、「一年版は、「一年版は、「一年版は、「一年版は、「一年版は、「一年版は、「一年版は、「一年版は、「一年版は、「一年版は、「一年版は、「一年版は、「一年版は、「一年版は、「一年版は、「一年版は、「一年版は、「一年版は、「一年版は、「一年版は、「一年版は、「一年版は、「一年版は、「一年版は、「一年版は、「一年版は、「一年版は、「一年版は、「一年版は、「一年版は、「一年版は、「一年版は、「一年版は、「一年版は、「一年版は、「一年版は、「一年版は、「一年版は、「一年版は、「一年版は、「一年版は、「一年版は、「一年版は、「一年版は、「一年版は、「一年版は、「一年版は、「一年版は、「一年版は、「一年版は、「一年版は、「一年版は、「一年版は、「一年版は、「一年版は、「一年版は、「一年版は、「一年版は、「一年版は、「一年版は、「一年版は、「一年版は、「一年版は、「一年版は、「一年版は、「一年版は、「一年版は、「一年版は、「一年版は、「一年版は、「一年版は、「一年版は、「一年版は、「一年版は、「一年版は、「一年版は、「一年版は、「一年版は、「一年版は、「一年版は、「一年版は、「一年版は、「一年版は、「一年版は、「一年版は、「一年版は、「一年版は、「一年版は、「一年版は、「一年版は、「一年版は、「一年版は、「一年版は、「一年版は、「一年版は、「一年版は、「一年版は、「一年版は、「一年版は、「一年版は、「一年版は、「一年版は、「一年版は、「一年版は、「一年版は、「一年版は、「一年版は、「一年版は、「一年版は、「一年版は、「一年版は、「一年版は、「一年版は

# 。一百四十五箇条問答』の忌み日数について ― 『諸社禁忌』と比較して―

#### 崎 就 裕

峯

#### 一、はじめに

『一百四十五箇条問答』には、神祇信仰との関連と思われる問答が存在しており、こうした問答は神仏習合というれる問答が存在しており、こうした問答は神仏習合という法然上人(以下敬称を略す)在世の信仰状況を反映していた。等に忌み・穢れに関した問答では、穢れに触れた場合に必要な忌み日数をめぐる問い掛けが行われている。忌むべき日数について教えを請う問答は、仏教における問答としては稀なケースであり、当時の貴族社会の信仰の問題、特に正の日数について、法然と同時代に編纂された『諸社禁忌み日数について、法然と同時代に編纂された『諸社禁忌み日数について、法然と同時代に編纂された『諸社禁忌み日数について、法然と同時代に編纂された『諸社禁忌み日数について、法然と同時代に編纂された『諸社禁忌み日数について、法然と同時代に編纂された『諸社禁忌み日数について、法然と同時代に編纂された『諸社禁忌み日数について、法然と同時代に編纂された『諸社禁忌み日数について、法然と同時代に編纂された『諸社禁忌み日数について、法然と同時代に編纂された『諸社禁忌》との比較を通じて考察を行う。

『諸社禁忌』は、鎌倉期の畿内の神社二一社にわたる禁

れ分けると次の通りである。

箇条問答』に説かれる忌み日数の理解の助けとなろう。 でいる。そのため、『諸社禁忌』との対比は、『一百四十五 でいる点が指摘できる。また、同記録は神社ごとに必要 っている点が指摘できる。また、同記録は神社ごとに必要 な忌み日数が異なっており、当時の複雑な信仰状況を表し ないる点が指摘できる。また、同記録は神社ごとに必要 ないる。そのため、『諸社禁忌』との対比は、『一百四十五 でいる。そのため、『諸社禁忌』との対比は、『一百四十五 でいる。そのため、『諸社禁忌』との対比は、『一百四十五 でいる。この記録には、 記に関する忌み日数を示した記録である。この記録には、

二、『一百四十五箇条問答』における忌み日数

『一百四十五箇条問答』には、

忌み日数に関する問答と

産穢に関する問答、③蒜・鹿に関する問答となる。それぞている内容によって分類すると、①精進に関する問答、②思われるものが五つ存在する。その五つの問答を、説かれ

#### ①精進に関する問答

一、神仏へまいらんに、三日一日の精進いつれか

よく候

答、信を本にす。いくかと本説なし。三日こそよ

く候ハめ。

一、物へまいり候精進、三日といふ日まいり候へ

きか。四日のつとめてか。

答、三日のつとめてまいる。

問者側の精進の日数が、一日、三日、四日と定まっていな 進の日数について問われている。ここで注視すべきは、質 い点である。一方で、法然の回答は「三日」と答えている。 神仏へ参詣するために身を清め、不浄を避け潔斎する精

②産穢に関する問答

一、子うみて仏神へまいる事、百日ハゝかりと申 候ハま事にて候か。

答、それも仏法にいます。

<u>二</u> 五 一、産のいミいくかにて候そ。又いミもいくかに

仏教にハいミといふ事候はす。 世間にハ産は

> 七日、又三十日と申けに候。 いみも五十日と申す。

御心に候

る。産穢については、「百日ハゝかりと申候ハま事にて候 か」と、質問者が聞いたと思われる日数について真偽を問 子供を産んだ際に被る穢れである産穢について尋ねてい

うていたり、法然が「世間にハ産は七日、又三十日と申け に候。いみも五十日と申す。」と答えているように、

に忌むべき日数が問題として取り上げられている。

③蒜・鹿に関する問答

七七 一、ひる、し、ハいつれも七日にて候か。又し、

答、ひるも香うせなハは、かりなし。し、のひた のほひたるハいみふかしと申し候ハいかに。

蒜や鹿食の忌みがあるかどうかを尋ねている。この問答 るによりていミふかしといふ事ハひか事

また、干したものの忌みがより深くなるのかどうかという

からは、蒜や鹿食の忌みが問題となっていることが分かる。

意識があることが伺える。

### 三、『諸社禁忌』との忌み日数の比較

を作成した。
答』と『諸社禁忌』に記されている忌み日数を比較した表忌』の規定との比較を行う。そこで『一百四十五箇条問と、法然とほぼ同時代に成立したと考えられる『諸社禁本項では、『一百四十五箇条問答』に記される忌み日数

| 『諸社禁忌』収載社寺一覧              |            |                   |            |                    |                      |           |           |              |                                                  |                                                  |                |                 |
|---------------------------|------------|-------------------|------------|--------------------|----------------------|-----------|-----------|--------------|--------------------------------------------------|--------------------------------------------------|----------------|-----------------|
| 日吉                        | 住吉         | 大原野               | 春日         | 稲荷                 | 平野                   | 松尾        | 賀茂        | 石清水          | 伊勢太神宮                                            |                                                  |                | $\square$       |
| 三ヶ日                       | 三ヶ日        | 三ヶ日               | 三ヶ日        | 三ヶ目                | 三ヶ日                  | 三ヶ日       | 三ヶ日       | 三日           | 日記之          | の精進 めてか<br>日一日 日のつと<br>まいら り候精進<br>神仏へ 物へまい      | ①精進日数          |                 |
| 八十日、故成仲注文云、               | 卅ヶ日        | 卅ヶ日               | 卅ヶ日        | 卅ヶ日                | 以後憚之<br>卅ヶ日、但就公事、七ヶ日 | 卅ヶ日       | 七ヶ日       | 卅ヶ日          | 失物猶憚之<br>産婦卅ヶ日以後、若血気不<br>式文七ヶ日、近代卅ヶ日、            | 2 百日はばかり 日 と 1 日 1 日 1 日 1 日 1 日 1 日 1 日 1 日 1 日 | ②産穢            | 『一百四十五箇条問答』にお   |
| 付同火、七ヶ日                   | 付同火、百日     | 百ヶ日、同火            | 七ヶ日、同火     | 七十日、止後七ヶ日七ヶ日、同火、食間 | 卅ヶ日、同火七ヶ日            | 卅ヶ日、同火七ヶ日 | 卅ヶ日、同火七ヶ日 | 付同火、百日       | 火、或卅日忌之<br>其所、或三七日不同<br>官七ヶ日忌之、不住反<br>式文三ヶ日忌之、神祇 |                                                  | ③<br><b>鹿食</b> | における忌み日数に言及する問答 |
| 【故或仲注文十ヶ日】<br>付同火、生・干七十日、 | 七十日 生卅ヶ日、干 | 七十日<br>付同火、生卅ヶ日、干 | 付同火、生、干七ヶ日 | 日、干七十日と出た          | 不忌之                  | 不忌之       | 不忌之       | 日付同火、生卅日、干七十 | 然者可准之歟<br>日禁魚食、慎其香故也、<br>蒜薤葱 不忌之、但参宮             | ひるししくいハいつれも七日                                    | ③ 蒜            | yる 問答           |

| 金峯山  | 熊野    | 天野           | 日前           | 貴布禰                                 | 北野          | 祇園                                              | 同濱南宮        | 広田          | 吉田                     | 梅宮         |
|------|-------|--------------|--------------|-------------------------------------|-------------|-------------------------------------------------|-------------|-------------|------------------------|------------|
| 記載なし | 記載なし  | 三ヶ日          | 七ヶ日          | 三ヶ日                                 | 三ヶ日         | 三ケ日                                             | 三ヶ日         | 三ヶ日         | 記載なし                   | 三ヶ日        |
| 記載なし | 三十三ヶ日 | 卅ヶ日          | 卅ヶ日          | 卅ヶ日、如法家者七ヶ日歟                        | 卅ヶ日         | 卅ヶ日                                             | 七ヶ日、産婦百日    | 七ヶ日、産婦百日    | 反人参社当日外不忌がかり、但七ヶ日以後、往  | 卅ヶ日        |
| 記載なし | 記載なし  | 〈猪一ヶ日〉 一七ヶ日、 | 火七ヶ日         | 参詣人<br>但依法意、七日以後有 蒜薙葱<br>付同火、七日、卅日、 | 付同火、七ヶ日     | 円云、三七日〉                                         | 百日、同火七ヶ日    | 百日、同火七ヶ日    | 人、同火者卅日不参社七ヶ日 以後不 忌往 反 | 付同火、百日     |
| 記載なし | 記載なし  | 付同火、生七日、干卅日  | 日、干 (生不忌]、生七 | 蒜薙葱 不忌之                             | 日、干同、【覚禅注之】 | 云、七十日〉<br>日〉、干〈九十日、晴円日〉、干〈九十日、晴円<br>付同火、【晴円云、七ヶ | 付同火、生、干〈百日〉 | 付同火、生、干〈百日〉 | 詩薤葱 不忌之                | 七十日・一十十日、干 |

#### ①精進に関する問答

斎には、祭に集中する致斎とその前後の散斎があり、三日社が三日としていることが分かる。伊勢太神宮の項目には、「前三斎如」常、参詣翌日猶: 精進、」と記されている。「斎」とは、「精進」とほぼ同義語であり、『神れている。「斎」とは、「精進」とほざれている。伊勢太神宮を見されている。「斎」とは、「諸社禁忌」を見ると大多数の神まず、精進の日数は、『諸社禁忌』を見ると大多数の神まず、精進の日数は、『諸社禁忌』を見ると大多数の神まず、精進の日数は、『諸社禁忌』を見ると大多数の神まず、精進の日数は、『諸社禁忌』を見ると大多数の神まず、精進の日数は、『諸社禁忌』を見ると大多数の神まず、特進の日数は、『諸社禁忌』を見ると大多数の神まず、特進の日数は、『諸社禁忌』を見ると大多数の神まず、特進の日数は、『諸社禁忌』を見ると大多数の神まず、特進の日本には、『おいるの目の目があり、三日は、『おいる』を見ると

というのは祭の前後三日間を意味した。

ことを考慮すれば、当時の精進の日数は、三日が通念であ 日猶; 精進、」のことと捉えることも出来る。 れにせよ、日前を除く神社が三日という見解を示している 日のつとめてか」とあり、伊勢太神宮の「前三斎+参詣翌 ったことは明白であろう。 『一百四十五箇条問答』では、「三日一日の精進」や「四 法然の「三日こそよく候ハめ」 しかしいず

まえての回答と言える。 「三日のつとめてまいる」 は、 精進 = 三日ということを踏

②産穢に関する問答

る<sub>。5</sub> が曖昧になり、特に日数が問題となっていると指摘してい 目が設けられていることについて、三橋氏は、 の中でも筆頭に取り上げられている。まず産穢が最初に項 次に産穢は、 『諸社禁忌』における産穢の忌み日数を概観すると、 『諸社禁忌』において、数ある禁忌の項目 産穢の基準

(一一七二) 七月七日の記事には

被」奉」崇川熊野、 法皇忌; 産穢卅日 給之故也、 叡山等、除 白河、 |御参詣之時外、未」忌! 鳥羽両院共、 雖

抑依一式文有以限、 故、 給産穢卅日」也、而至二干此御時」者、 有;,数日之忌禁,歟、 於,,内裏,者、 謂…其帰敬巳越…先代,者也、 不」被」忌」、七ヶ日以 傍祐両所之霊社

直向,,産所,之人、不、参,,院中,也、是依,,御信心之余、 後、 然而至上于参;;禁中;之人上、 不、被、憚,院参、只

事不」存言首尾、 之所。指、 雖」有;;卅ヶ日之忌; 更非;;式条之所ኴ載、 仍被」略二丙穢一云々、 是又頗権議歟、 又非中法令 近世

国家の規定ではなく、 が非常に不明瞭になっており、 日数を提示している。つまり、 社が多い。一方で、賀茂・日吉・広田・熊野は異なる忌み に忌む風習が影響してか、産穢を三〇日と規定している神 とあり、式の規定上に忌む風習があることを示している。 伊勢太神宮や『玉葉』の記述のように、 各神社によって判断が下されている 院政期における産穢の基準 判断の主体が「式」という 産穢を規定以上

『一百四十五箇条問答』 0) 「子うみて仏神へまいる事、

ずれは、

当時の認識が変化していることが伺える。そうした認識の

ことが伺える。

『玉葉』にも反映されている。『玉葉』承安二年

「式文七日、近代卅日」とあり、従来の規定と『諸社禁忌!

大きく異なっていることが分かる。伊勢太神宮の項目に、

百日 十日と申けに候。いみも五十日と申す。」という法然の ハゝかり」という質問や、「世間にハ産は七日、又三 回 れる。「同火」は 「付同火」すなわち同居している人が食

「産穢」にだけ日数に関する問答があることは、産穢の日る。特に、『一百四十五箇条問答』の穢れに関する問答で、

す る。 8 『諸社禁忌』に見られる問題の延長線上にあると言え

また、『諸社禁忌』には、ところどころ各神社の社司以数が大きな問題となっていたことを裏付けるものである。

を重視することもあり、そうした状況について、三橋氏は外の意見が反映されている。その中には巫女や僧侶の注進

意味している」と指摘している。つまり、『一百四十五箇(社司)、さらに巷間の僧侶や巫覡へと移っていったことを

一神祇信仰の指針を示す主体が、

国家

(神祇官)

より神社

た信仰状況が影響しているのである。僧侶にも神祇信仰について判断が求められるという切迫し条問答』で、法然に産穢の忌み日数を質問する背景には、

③蒜・鹿に関する問答

題となる。そのため、『諸社禁忌』では、「同火」と表記さている。蒜・鹿食の場合、自分以外も食べたかどうかが問最後に蒜・鹿食は、産穢以上に規定が曖昧なものになっ

が食べた場合、「付同火」は自分と同居人が食べた場合とたり)」としたと考えられる。そのため、「同火」は同居人べるということで、自ら食べることと合わせて「付(つけ

まず鹿食に関して、伊勢太神宮の「式文三ヶ日忌」之、」

シュスト、『白鷺」と「一个多くスイミン」コースト・「ラニュント

ていない様子が見てとれる。つまり、鹿食が問題視される伊勢太神宮の項目を見て分かるように、その規定は定まっ限。 其喫宍三日。」であると考えられる。しかし、鹿食のの式文とは、『延喜式』の「六畜死五日。産三日。 [鶏非忌

れる忌み日数の規定の相違が何よりの証拠であろう。『一ようになったのは院政期からであり、『諸社禁忌』で見ら

百四十五箇条問答』問答では、鹿食の忌み日数について七

七日であるという認識が伺える。日であるかと質問しており、質問者にとって鹿食の日数は日であるかと質問しており、質問者にとって鹿食の日数は

『諸社禁忌』における鹿食の忌みが七日である神社を見

して浮上し、産穢の時と同様、判断の主体が国家から神社れていることが多い。それは、やはり鹿食が新たな問題とは、自らが食べた場合と、そうでない場合の日数は分けらると、春日・日吉・北野があげられる。他の神社に関して

と変化しつつある状況が影響していると推測される。 日だけ一致している。鹿食に項目では、

次に蒜については、神社ごとに対応が分かれている。伊

百日という長い期間忌む神社も存在する。こうしたことは 勢太神宮のように、忌まない神社もあれば、広田のように

不」忌」之」となっているのであろう。『一百四十五箇

視されたことによる。そのため、伊勢太神宮では、「蒜葱 先ほどの鹿食同様、蒜や葱といったものも院政期から問題

条問答』では、「ひるも香うせなハは、かりなし」とある ように、臭いが問題視されている。伊勢太神宮にも、「但

参宮日禁,,魚食、慎,,其香, 故也、然者可、准、之歟」 とあり、

それに準ずるべきかどうかと判断を逡巡している記載があ 宮中に参る日に魚食を禁ずることは臭いを慎むためであり、

ることから、やはり院政期になってから問題となっている

ことが分かる。

四、 一 百四· 十五. 箇条問答』に見られる貴族社会

忌』における各神社の忌み日数の規定照らし合わせてみる ここで、『一百四十五箇条問答』 信仰事情 の説示内容を 『諸社禁

概ね一致している。特に、蒜・鹿食に関する問答は春

致しているが、同問答の質問は蒜と鹿をあわせた質問であ 日吉・北野とも一

ることを踏まえれば、春日に関しての質問とも見て取れる。 法然の庇護者であった九条兼実は、藤原氏の氏神を祭る

するためにこのような質問をしたのであろうか。つまり、 の質問者は、九条家に出入りする人物であり、春日に参詣 春日を篤く信奉し、何度も参詣している。その意味で、こ

質問者における穢れの判断基準は春日社に依拠するもので いずれにせよ、『一百四十五箇条問答』の問答を見る限り、 あり、他社の基準について法然に訪ねてきたのではないか。

国家の祭祀の規定であった穢規定も、神社への参詣

国家的から次第に個人的な祭祀へと変化してきたことによ

見られることは間違いないであろう。

り、その対応も各神社(社司)が行うように変化していっ た。つまり、古代より神祇信仰を形作ってきたのは朝廷

貴族たちであったが、祭祀に参加するという形態から、 社へ参詣するという形態への信仰の変化に自分たちが対応

できなくなってきたということを示している。

特定の人々しか参加しえなかった祭祀から、そこに行け

神社へ参詣するという神祇信仰が拡大した影響が同問答に

法然に対する忌み日数や穢れに関する質問は、 ば良いという神社へ参詣する型の信仰の確立は、 のすそ野の拡大と共に、穢れの拡大を招いたといえよう。 院政期にお 神祇信仰

ける神祇信仰の主体の変化がもたらした産物なのである。 そうした神祇信仰が拡大する中においても、

というのは一貫して、仏教と神祇は分けている。質問者の

法然の説示

また、 ように、同列的に考えられていたのであろう。しかし法然 にハ忌ます。」と答えているように、神祇では忌みがある 意識は、〈五五〉や〈七九〉に「神仏」や「仏神」とある 「仏教にハいミといふ事候はす。」という回答をしている。 仏神に忌みがあるかどうかについて問われた際も、 他の問答〈七八〉でも、「神やは、かるらん、仏法

ことを示唆しているが、仏教には忌みがないと断定してい のではないという、法然の仏教信仰の発露なのであろう。 る。こうした回答は、仏教を信奉することは何にも障るも

#### Ŧ. おわりに

社会の信仰状況とどのように繋がっているのかを、 の日数の問答について、 本稿では、『一百四十五箇条問答』に説かれている忌み その説かれている内容が、 当時 『諸社 0)

禁忌』という法然と同時代の書物を用いて考察した。

の問答は、何れも神祇信仰に関する問答であるが、 本稿で扱った『一百四十五箇条問答』における忌み日数 産穢に

『一百四十五箇条問答』の説示と相関性が高く、その問答 問題に関してである。『諸社禁忌』に示されている内容は、 しても、蒜・鹿食にしても、 特に院政期になり表面化した

の時代背景を解き明かす大きな手助けとなった。

には春日信仰を持っていた人物が見受けられ、一考する余 質問者に春日への参詣者がいたのではないかという可能性 を提示したが、貞慶にしても、明恵にしても、法然の身辺 また、蒜・鹿食の項目から、『一百四十五箇条問 答

信仰に即した面から、 更なる研究を加えていくべきなので 俗信仰という側面だけでなく、神祇信仰という貴族社会の 地があるように思われる。『一百四十五箇条問答』は、

はないだろうか。

四十五箇条問答』と『諸社禁忌』については、

真

(伊藤唯真『伊藤唯真著作集』 四、 法蔵館、 一九九六)がわず

かに言及しているに過ぎない。 『諸社禁忌』についての詳細な研究は、三橋正『諸社禁忌』 に

2

1

— 219 —

ついて―古代から中世への転換期における穢の諸相―(三橋正 『日本古代神祇制度の形成と展開』、法蔵館、二〇一〇)がある。

本稿における『諸社禁忌』の理解は、三橋氏に拠るところが多い。

3 〈七七〉にある「し、」は、肉のことを指し、その漢字は「宍」、 あるいは「鹿」と表記する。本発表では、『諸社禁忌』の表記に

合わせて「鹿」で表記する。

解釈する。 かれる所としている。本稿では「前三斎」(=前に三日の斎)で 三橋氏は、「前三斎」が「前散斎」の誤記かどうかは議論が分

5 前揭注二、五三五頁

6 国書双書刊行会編『玉葉』二、名著刊行会、一九九三、二一 四

7 前揭注二、五四九頁

前揭注二、五三一頁

したのではないだろうか。 然も「ひが事」と退けていることから、蒜の場合と混同して質問 るが、『諸社禁忌』にはそうした記載は蒜の項目にしかなく、法 また干した場合はさらに忌みが深いのかをも併せて質問してい

問答は、自らが食べることを踏まえての質問であると考えられ 同火」は当たらないとした。 この場合において、『一百四十五箇条問答』で質問されている

10

一、『一百四十五箇条問答』の問答は、『聖典』四、一六七~一九四 略した。 頁から引用している。ただし、繰り返しを避けるため本文では省

、『一百四十五箇条問答』の表示は、 に問答を記した。本文では問答数に〈 上記に問答数を記載し、 〉を施した。

> 例、左記は『一百四十五箇条問答』第五五問答を意味する。 1

<u>Б</u>. 一、神仏へまいらんに、三日一日の精進いつれかよく

信を本にす。いくかと本説なし。三日こそよく候

②・・・〈五五〉では・・・

### ―善導と懷感との対比― 凡入報土と凡夫変現浄土三界不摂との関係

村上真瑞

(土) 「報無量壽經疏」「玄義分」において阿弥陀仏の仏身仏土 「觀無量壽經疏」「玄義分」において阿弥陀仏の仏身仏土 は報身報土である上に「下は十遍の念仏を称えるもの(下 は 報身報土である上に「下は十遍の念仏を称えるもの(下 は で で で の修行が酬われた身」つまり、報われた身 すでに四十八 ることを強く打ち出した上で、「今既成佛」すでに四十八 の修行が酬われた身」つまり、報われた身すなわち報身であるとするのである。また、『觀無量壽經』上品三生に説 あるとするのである。また、『觀無量壽經』上品三生に説 あるとするのである。また、『觀無量壽經』上品三生に説 あるとするのである。また、『觀無量壽經』上品三生に説 かされる「阿彌陀佛及與化佛來迎此人」を典拠として、報 身は化身を兼ねていることを主張する。では、『釋浄土群身は化身を兼ねていることを主張する。では、『釋浄土群身は化身を兼ねていることを主張する。では、『釋浄土群身は化身を兼ねていることを主張する。では、『釋浄土群身は化身を兼ねていることを主張する。では、『釋浄土群身は化身を兼ねていることを主張する。では、『報無量壽經疏』「玄義分」において阿弥陀仏の仏身仏土

「母立 弗の本頭力こよる争士」『弗也至論』こ弟かれる争士とをと指摘 である。次に懷感は、『佛地經論』の説を引いて、阿弥陀四十八 生ずることができるとして、他受用土説を力説しているの奴われ そして広くて大きい清浄荘厳を得さしめられ、他受用土にい(下 薩所変の浄土と同一の、はかり知れぬほど深くてみごとな、対仏土 願のすぐれた力に、すべてをまかせてしまえば、地上の菩

そこにいる声聞等もまた菩薩と同じ法を聞き、同じ浄土を と、「浄土は最極自在の浄識を相となす。」と説いていて、 にほかならない。つぎに、『釋淨土群疑論』巻第一による 願力によるならば、『佛地經論』等では他受用身には往 力によって、他受用土に生じてもなんら矛盾はないとして、 みせしめられたわけであるから、如来の不可思議なる本願 きるとされている。本願他力の強調と、他受用土の強調と できないとされる凡夫もまた、他受用土に生ずることが 如来の不思議力によって、他受用身を 如来の不思議力のなせるわざであ 生 よう。 証を引く。先ず『無量壽經』 証明するために懷感は「悪趣」の名に注目して、以下の とから発起する。第二の立場である、 往生するという相互に矛盾した者が同一の場所に住するこ に、有漏の凡夫が西方往生するのは滅道の二締にかかわる 趣『自然『閉ゞ」『大正蔵経』一二巻二七四頁bと説くよう 有漏識所変の浄土であるが三界不摂であるとする。 であっても三界不摂であるとする説を考察してみよう。 『釋淨土群疑論』巻第一によると、凡夫の心変現の土は この問題は、 無漏なる如来の浄土へ有漏なる凡夫が 巻下において「横□截二五 凡夫の心変現の浄土 それを 藪

見ているのであるから、

つまり声聞は、

ずることができることを強調している。以上のように、懐 感は、『佛地經論』を引きながら、阿弥陀如来の本願他 万 三界不摂を論証しようとするのである。ここに言う横、閉 をふまえて依託している無漏土に具わる力用を強調して、

ことであって、決して苦集二締に結びつかない。このこと

ここにおいても不可思議なる本願力によれば他受用土に生

に凡夫であっても往生できることを力説している。これら 如来の不可思議なる本願力によれば、必ず如来の他受用土 の浄土と、自力で得る浄土とを比較し、かつそこにおいて、 他受用土であるという説に重点を置いていると 阿弥陀如来の身土が 理由をすべてくつがえしている。すなわち第一の立場では のあと、 て阿弥陀佛の国土には三悪趣がないと説くことを引く。 とすることである。次に同じ立場から『阿彌陀經』におい とは、断惑証理という竪、断の道理によらずに、 に具わる阿弥陀佛の本願他力の力用をふまえて証明しよう 前述の第一の立場である三界摂の見解を証明した 浄土自身

その傍証として浄土の三界摂不摂の問題をとりあげてみ

無量壽經』を引いて、

阿弥陀佛の国土に四天王や窘利天

他受用身、

いわざるを得ない。

を全体的に考察するならば、懷感は、

があると説いている(巻上)のは、欲界があることを現わ 又地より已上浄居天に至るまでのあらゆる荘厳の事を

見ると説いている(巻下)のは、欲色二界があることを示 しているが、ここにおいては、同じ『無量壽經』巻上によ

ってこの第一の説を破している。ここで注目したいのは、

第一の立場で説いた、浄土には天人がいると説かれている から三界摂であるとした見解を否定するために、『無量壽

經』巻上に説かれる指方立相論を引用していることである。

からの世界を、人間世界において用いられる方角と、人間 が故に」とは、 すなわち、『無量壽經』巻上に説かれる「余方に因順する 救われるべき衆生のために、 阿弥陀佛みず

なわち、指方立相である。したがって、浄土にいるという が本来具有している取像性とを用いて説き現わすこと、す

無実のものとなり、 第一の立場を証明するためにあげた天の名は、すべて有名 天人は、本来すべて自然虚無、無極なる身である。つまり、 第一の立場、 すなわち三界摂の立場は

その人の心の浄らかな様子に従って浄土も浄らかなものと なるのであるから、 前述のように『大乘法苑義林章』では、 凡夫の変現するような化土は三界の迷 浄土とは、

は三界摂)

を正しいとする。

次のように理解してはどうで

確実に否定されることとなる。

以外の何ものでもない。と説くのである。それに対して懐 いの世界の物に心を執著して変現するのであるから三界摂

感は、 凡夫は物に心を執着する以外救われる道がないこと

えて、『大乘法苑義林章』の説を否定している。すなわち と、浄土自身に具わる阿弥陀佛の本願他力の力用とをふま 土にたとえ、眼根を煩悩の繋縛から放たれると言うのであ 『釋淨土群疑論』巻第一においては、太陽を如来無漏の浄

る。つまり如来無漏の浄土を凝視することによって、 って凝視するという執着がそこなわれ、煩悩の繋縛から放

できる。 は、凡夫所変の有漏土に作用することによって凡夫所変の 有漏土を清浄化するという増上縁的な作用を見出すことが 無漏の浄土との関係であり、 たれると言うのである。したがってこの問題は凡夫と如来 したがって、たとい凡夫所変の土が有漏であって 如来無漏の土に具わる力用に

すなわち、 張ではないか」とする不可解な文章がつけ加えられている。 ここで、『釋淨土群疑論』に於いて「三界摂 前の二つの解釈において初めの

るのであるから三界不摂であると示している も阿弥陀如来の弘誓願力の増上縁によって往生せしめられ 釈 (凡夫変現土 が懷感の

答えの内容ではなく、後にすぐ出る問の文章に接続される あろうか。すなわち、 先に述べた不可解な文章は、前文の 「後解」との二解であるから、先の不可解な文章は、今、

つまり、問を出す前に、問う側の意見を述べ、そのあと問 べきものと考えるのである。次のように解釈してみたい。

正しいと思う。なぜなら異熟識の体は実の有情のものだか 訳してみよう。「前の二つの解釈において初めの釈の方が を出したと考えるのである。そこで、私が読解したように

5 生した者は、実の天人である。浄土に往生した凡夫であっ してその者が実の天人でないといえようか、いや浄土に往 浄土に往生した者に異熟識が残っているならば、どう

解釈に疑問があるので、重ねてこの質問をするものであ る。」と訳される。ここで注目しなければならないのは、

ようなわけで、私は、初と後との二つの解釈のうち、後の

ても三界摂であって、三界不摂とは決して言えない、この

この文の最後に出る「後´解」という語である。この「後

さらに、先の不可解な文章において「前、二解」という語 う語が見出されるが、この「初解」すなわち三界摂説と ´解」は先にあげた不可解な文章において「初´解」とい 後解」すなわち三界不摂説とは一対をなすものであり、

が見出されるが、

この「二解」とは、まさに「初解」と

平行線をたどっていたと考えられる。そして、その懐感と

解することができる。そしてもう一箇所注目したいのは、 く不可解ではなく、首尾一貫した意味の通る文章として理 私が試みたように、後の問と接続して読むならば、まった

しているが、なぜ重ねて質問すると言ったのであろうか。 「復」の語である。この「復」は重ねて質問する事を意味 やはりこの文の最後に出る「復為;;斯問;」という文の

所変の浄土であるならば、三界を出過できるはずはない めの部分において次のようになされている。もし有漏心の この問答と同じ趣旨の問答が『釋淨土群疑論』巻第一の初 これについて、私は次のように解釈してみたい。すでに、

餘方」『阿彌陀經』の という問いに対して、『無量壽經』の「横截五惡趣」「因順 であるのに、どうして三界不摂であると証明できるの 「佛國土無三惡趣」等の偈を引いて、 か

例以外にも同じ趣旨の問答が何度か出ていることから、 あっても三界を出過し得るという見解を示している。 めに仮にその名を出しただけであるとして、たとい有漏で

感の相手としている者は、何度となく懷感と論争し、 人、天があるとするのは衆生に対してわかりやすく示すた

論文を初めいくつかの雑誌に掲載させていただいたが、ま 理由からも、先の不可解な文章は、後の問と接続して読む 相容れない意見とは、前の不可解な文章の中に表れる主張 て、「村上氏の説を十分に検討した結果、大いに卓見であ べきである。この不可解な文章の解読法については、学位 をもったものとして生きてくる。したがって、このような であるとすれば、この「復」の文字も、この文の中で意味 るとの結論に至った」と述べている。ようやく拙論を理解 ったく反応はなかった。しかし榎屋達也氏が拙論を引用し

唯識法相の学者に理解させるために、「凡入」を「有漏」、 前面に押し出して、師である善導の説く、「凡入報土」を ´所變´淨土ナット不レ得¡¡名ッ爲「「ッ是レ三界´攝ド」とする説を 報土」を「三界不摂」として論を展開したのであると結 以上『釋淨土群疑論』に於いて、懷感は、「雖; 是 ゚ 有漏 して評価されたことを紹介しておきたい。

#### 1 觀無量壽經疏』「玄義分

論づけることができる。

問曰。彌陀淨國爲當是報是化也。答曰。 藏比丘在世饒王佛所行菩薩道時。發四十八願。一一願言。若我得 大乘同性經説。西方安樂阿彌陀佛是報佛報土。又無量壽經云。法 是報非化。云何得知。

如

凡言報者。因行不虚定招來果。以果應因故名爲報。又三大僧祇所 化攝。今彼彌陀現是報也。 修萬行必定應得菩提。今既道成。即是應身。斯乃過現諸佛辨立三 證故知是報。然報應二身者眼目之異名。前翻報作應。後翻應作報 陀佛及與化佛來迎此人。然報身兼化共來授手。故名爲與。以此文 今既成佛。即是酬因之身也。又觀經中上輩三人臨命終時皆言阿彌 佛。十方衆生稱我名號。願生我國。下至十念。若不生者不取正覺。 除斯已外更無別體。縱使無窮八相名號塵沙。剋體而論。

[浄全二:十頁下-十一頁上]

2 『釋淨土群疑論』巻第一 生物。若變化,土力是所者、云何,地上,聖人生不敢。釋了日本。計學彼 問『曰』。前》第一》釋『、若是』他受用》土〝チードビ者、云何シ地前ッ凡夫

`智心所變、、微妙受用ノ淨土」。然\*\*以言阿彌陀佛、、殊勝,本願 一地前、菩薩、聲聞凡夫、、未、證證。遍滿眞如っ、未、斷、人法二執っ、 微妙廣大,清淨,莊嚴、亦得其見「,故」、名以生以上他受用,土口。 依二託『『如來』本願』勝力』、還『能同』彼』地上「菩薩」所變」淨土』、 増上縁、力ド、今トジトデ彼、地前、諸、小行、菩薩等ッン、識心雖ヒ劣ケゥート、 識心麤劣ケルワサヤテ、所變ノ浄土、不レ可クゥ同ス於地上諸大菩薩ノ、微細

3 『釋淨土群疑論』巻第一

淨土群疑論』寶永版一卷四帖

他力別願、勝縁一而説上、。只、如:肉眼一、論、二言を唯、見、障内、色で 照沙鏡"自見",本面。、以於彼一鏡中、、无好有「面像、當是見」自面 見是色界諸天一色是耶。又解深蜜經、及是攝大乘論等"說,方 然心法華經一成說下り、 唯少見於祭門、不以見以色界門。唯少是心離中知言、不能是心合中知言可以 化土1。此2據19自力1、分上判2地前地上1、居12二土1別2。不上據12 佛地論等"説ゲュ゙、初地已上゙生ジ他受用、土゙、地前、菩薩゙生ード變 乃至阿迦尼吒天,色是。豈"不是是"肉眼能見,障外等,色,、 父母所生〉清淨〉肉眼マサッ、見サ於内外弥樓山

#### 4 『釋淨土群疑論』巻第一

寶永版一卷四帖

「つ。斯」有言の「過言也。『釋淨土群疑論』寶永版一卷六帖一句」類「得」見「つ。如本」不思議力」。一言為解言。如本」不思議力」。一言為解言。或以為如來」,不以可為解言。以以根地度等。此、師、意、明、於、問、佛地經」時、、在言。他受用、土」、諸、聲聞等、此、師、意、明す。、人間、佛地經」時、、在言。他受用、土」、諸、聲聞等、別、彼、是」一時、化縁っ以、復如來」,不思議力」。彼、是」一時、化縁っ以、復如來」,不思議力」。彼、是」一時、化緣っ以、復如來」,不思議力」。彼、是」一時、化緣っ以、復如來」,不以為人,不以可為,與人,以以根地廣)中"亦作力"是,而不言相違。。 清、資間等、而不言相違。。 有"何"相違。。 諸、聲聞等、云何、會中"有『聲聞等、而不言相違"。 有"何"相違。 諸、聲聞等、云何、會中"有"聲聞等、而不言相違。 高,聲聞等、一句,對

#### 1 三睪スック゚ 惟 是以月弱に 5 『釋淨土群疑論』巻第一

漏、心而出,三界、攝、。心既。三界、攝、、、所現、淨土寧。非、、、三界、間既。是、有漏識心、所變、、、有漏、之心、即、三界、攝、。。 死。有,有二 "釋、。 。 雖,是,有漏所變,淨土,,不、,得,名,爲,,是上三界,攝;

耶。『釋淨土群疑論』寶永版一卷十帖

6『無量壽經』巻上

\*\*:、容色微妙;\*非\_天'\*非\_人"、皆受;\*自然虚無之身無極之體;\*\*;、容色微妙;\*非\_天'\*非\_人"、皆受;\*自然虚無之身無極之體;\*世'\*希有狀、但\*\*因...順\*\*\*\*\*餘方';故'\*有;\*天人之名。 顏貌端正';超;世'\*希有其,諸`聲聞菩薩天人、智慧高明"神通洞達\*\*咸同\*一類';\*形無;異

『大正蔵経』一二巻二七一頁c

7 『釋淨土群疑論』巻第一

"也。『釋淨土群疑論』寶永版一卷一三帖輪』、損患減免害限权。故"非言三界"、非常等可用繁,煩惱、增於有漏心,緣於"滅道諦"、煩惱不為增。、猶"如於觀光"日煩惱。、如於有漏心,緣於"滅道諦"、煩惱不為增。 猶"如於觀光"日煩惱。如於有漏心,緣於"滅道諦"、煩惱不為增。猶,如於觀光"日,治此,不以"有漏心"。現於"其"淨土以,而"此託於"與來,无漏,淨土二、雖"以」有漏心"。現於"其"淨土以,而"此

8 『釋淨土群疑論』一巻

漏゚プ゙、不、得、名ニッ三界゚。故゚三界、名、局ッ有漏、名、寛シ。亦如ダ耶。答雖、知ポ有漏、體性、不ヒ出、;三界、、然゚以、別義サ但得、名ニッ有漏、心而出、;三界、攝ッ。心既゚三界、攝ッス、所現、浄土寧゚非ズ三界。問。既゚是、有漏識、心所變。ッス有漏、之心、即三界、攝ッ、 无シ有ボ有問。既゚是、有漏識、心所變。ッス有漏、之心、即三界、攝ッ、 无シ有ボ育

賣永版『釋淨土群疑論』一巻一○帖 要永版『釋淨土群疑論』一巻一○帖 要永版『釋淨土群疑論』一巻一○帖

- 平成二十五年龍谷大学大学院榎屋達也『龍谷大学大学院文学研究科紀要』第三十五集「懐感浄土教の研究」-善導浄土教と比較で利紀要』第谷大学大学院文学研して1九十三年

#### はじめに

ものも含めて紹介したい。 究に有益と思われるので、本稿ではすでに紹介されている ていただき、無能寺において什物調査を数回行なった。こ 仏僧を三人あげるなら、 の調査を通して、無能直筆資料を拝見することができた。 る長谷川匡俊氏は、江戸時代における浄土宗の代表的な念 略す)が三〇〇回忌を迎えた。近世浄土宗史の研究者であ 次資料である直筆資料を紹介することは、無能の伝記研 無能の遠忌にむけて、無能寺所属の赤坂明翔氏に尽力し 平成三〇年は江戸時代の念仏聖、無能上人(以下敬称を 祐天・無能・徳本をあげるという。

#### 無能寺の資料群

石

Ш

達

也

第二五冊で紹介され、文書は二五二五点、書籍は八七点が 冊刊行している。無能寺文書はその第一九冊、第二三冊、③ 査が行われ、これまで『桑折町歴史資料所在目録』を二五 福島県伊達郡桑折町は昭和五八年(一九八三)より町史編 している。それにともない桑折町内外に所在する資料の調 纂事業を行い、これまで別巻を含めて全九冊の町史を刊行 まず無能寺の資料群について概観したい。無能寺のある

資料が残されている。 無能寺には桑折町が目録にしていない掛軸を中心とした 『信達二郡村誌』に「掛物新古百幅

されている。そのため今回の調査では、目録掲載分の資料

目録化されており、それらの大部分は今でも桑折町に寄託

は無能寺に返却された一部の資料しか確認していない。

認したわけではないことをあらかじめ断っておきたい。ない。そのため無能寺が所蔵する無能直筆資料をすべて確されていない資料を中心に行なったが、全て調査できていとあるように、以前から無能寺が掛軸を数多く所蔵していとあるように、以前から無能寺が掛軸を数多く所蔵してい

#### 無能と無能寺

無能と無能寺について詳細は長谷川氏の研究に譲るが、無能と無能寺について詳細は長谷川氏の研究に譲るが、無能は享保四年(一七〇九)一月二日に北半田の塞耳庵を桑折大安寺に移した。享保一八年九月に不能は無能が護を桑折大安寺に移した。享保一八年九月に不能は無能が護を桑折大安寺に移した。享保一八年九月に不能は無能が護を桑折大安寺に移した。享保一八年九月に不能は無能が護を桑折大安寺にとに成功し、名実ともに無能の遺跡となった。

無能寺蔵の無能直筆資料

無能寺に所蔵される直筆資料を、(1)名号、(2)祖師

録・その他の五つに分類した。の法語、(3)消息、(4)自作の法語・和歌、(5)記

文書番号を注記した。

文書番号を注記した。

文書番号を注記した。

文書番号を注記した。

文書番号を注記した。

文書番号を注記した。

文書番号を注記した。

文書番号を注記した。

#### (1) 名号

寺には六点が所蔵される。無能の名号には楷書と草書の二種類の書体がある。無能



#### (2) 祖師の法語

草書

無能は法然の「一枚起請文」をよく書写した。無能寺に

は六点が所蔵される。 弘法大師起請文」「諸悪莫作衆善奉行」を確認した。 ほかには 「此界一人」「法語名 号 3 消息

能が「御名はよふ蓮や心に生ひぬらむ 「此界一人」は無能が『五会法事讚』の偈文を書き、不 迎の花よまつそこ

のまに」と和歌を詠み、中央に白蓮が描かれる掛軸である。 「此界一人念仏名」の偈文は無能が好んで使ったことが

『無能和尚行業遺事』に出てくるし、『勧心詠歌集』にはこ

の偈文を詠んだ和歌も収録されている。

これは版木となって多く刷られた として法語の下に無能の肖像が描かれているものもあり、 収録されている法然の法語である。同じ法語を書いた事例 『勅修御伝』二一巻の「上人つねに仰られける御詞」に ·法語名号」は「煩悩のうすくあつきをもかへりみす」

じられているが、 して収録されている。全集の編者に空海の作ではないと断 「弘法大師起請文」は『弘法大師全集』に 無能は「今此誡書常置座右防護三業策励 「御遺滅」と

0 悪莫作衆善奉行」 「制誡七十二件」に引用されている。 「七仏通戒偈」 の 一 部分で、無

を策励す)とあるように、座右の銘としていたようである。 心行」(今此の誠書を常に座右に置き、三業を防護し心行

能

が翻刻・紹介されている。そのうち無能寺所蔵のも 無能の消息は『近世念仏聖無能と民衆』史料編に一二点 は消

七・消息八・消息一〇・消息一一が翻刻されている。 (室) (2) (2) (2) にも消息したのは消息一のみである。なお『桑折町史』にも消息 息一・五・七・八・一○・一一の五点であるが、 今回確認

へ寄進されたものであることが分かる。 消息一は、裏書から相馬の岡田氏の母、妙玄院より不能 手紙の宛先は天童

能の数珠の注文書「御数珠注文」の写真が掲載されている。 なお無能寺には箱書によると誕生寺の椋の木で作られた百 久野本村の青柳与兵衛こと善入である。 八数珠と無能が臨終まで所持していた四十下輪の数珠、主 原本未確認であるが、『近世念仏聖無能と民 衆2 には

- 230

(4) 自作の法語 ・和歌

伝わっている

玉が三○個と五四個で二連の数珠が無能所持の数珠として

和讃」「伊呂波歌」「述懐文」「名号六字題」を確認した。 である。そのほかに「遺告」、 翻刻され、そのうち無能寺所蔵のものは法語二・三の二点 無能の法語は『近世念仏聖無能と民衆』史料編に三点が 和歌や和讃として「伊呂

法語二は表装されておらず、 端裏書に 上 開山様御筆 也」とあり、 『勧心詠歌集』 で掲載時にカットされたこと

、兼間武左衛門納之」とある。

録されている。本紙の最後に花押ではなく「学運 法語三は「遺訓五件」と呼ばれて、『勧心詠歌集』に収(3)

在判」

とあるので直筆ではなく写しであるかもしれない。

「遺告」は享保二年(一七一七)一〇月一五日に書かれ

たもので、同年九月に本宮で瘧にかかったことにより無能

は自身の埋葬や遺品の処分などを指示している。後半は 遺訓五件」と同じである。

<sup>-</sup>伊呂波和讃」は『無能和尚行業記』 などに掲載され広

く知られた。 詳細は赤坂氏の論考に譲る。

書から京都室町の一文字屋太兵衛より享保二〇年(一七三 「伊呂波歌」はいろは順に和歌を詠んでいる。 裏書や箱

歌集』では「弥陀の四十八願になすらへていろは文字を冠 『勧心詠歌集』に収録される。和歌の冒頭部分に 『勧進詠

五)に寄進されたことが記されている。この伊呂波歌は

誠を記して以て称名の懶き便り柴の菴の徒然艸にせんと を書をきて他見の嘲りに預んをは顧みす唯彼国を欣ふ志の 軸ではそれに続いて「けだしこれ水茎の跡恥く拙き言の葉 りにおきて四十八首のうた口すさみ侍りぬ」とあるが、掛

> 書かれている。 が分かる。 「述懐文」は「悔昔述懐」「捨世述懐」 など無能の 和

歌が

和歌を詠んでおり、『勧心詠歌集』「名号をかしらにおきて 「名号六字題」は南無阿弥陀仏の六字を頭文字に無能が

よめる」に収録される。

(5) 記録・その他

寿牌」「無能上人馳筆」「保原中村町起兵衛五十四歳口上」 記録・手沢本・その他揮毫したものとして、「無能上人

と『補忘記』があるが、 無能上人寿牌」は「往生一向専修無能隠士不退位」と 今回詳しく調査をしてい ない

香筒」「士峯」がある。ほかにも無能手沢本の『選択集』

- 231 -

あり無能が生前書いた法名である。「遺告」では位牌に

「往生塞耳庵守一無能隠士不退位」と書くように指示して

袖に「無能上人馳筆」とあり、 いる。 「無能上人馳筆」は「千字文」が書かれている。 (型) 馳筆とは筆を走らすという 料紙の

意味である。 保原中村町起兵衛五十四歳口上」は二月に保原 (伊達

巡教の表から、正徳六年(一七一六)のことと思われる。 が体験した奇瑞が注進されている。元文二年(一七三七)が体験した奇瑞が注進されている。元文二年(一七三七)が体験した奇瑞が注進されている。元文二年(一七三七)が体験した奇瑞が注進されている。元文二年(一七三七)が体験した奇瑞が注進されている。元文二年(一七三七)が体験した奇瑞が注進されている。元文二年(一七三七)が体験した奇瑞が大型兵衛市保原町)で無能より日課念仏と名号を授与された起兵衛

ŋ

無能の伝記研究が進展することを期待したい。

『勧化道場奇特集』として無能寺に現存している。 仏勧化現益集』二三冊がまとめられ、そのうち五冊分が 無能のもとにはこうした奇瑞の注進が多く寄せられ、『念

りに経文の要文などが書き込まれている。中の星勘右衛門長正より寄進されたものである。香筒の周中の星勘右衛門長正より寄進されたものである。香筒の周「香筒」は箱書によれば元文四年(一七三九)に相馬家

が書写されている。 「士峯」は石川丈山の漢詩文集『覆醬集』所収の富士山

#### おわりに

たちで創建された。無能直筆資料はもともと無能から信者四年後に、弟子の不能がもともとあった寺院を再興するかゆかりの品が奉納された。無能寺は無能が遷化してから一これまで紹介してきたように、無能寺には信者から無能

する意志が感じられた。これらをさらに精査することによ筆資料の多くは表装され、無能の遺徳を後世まで残そうととで無能の遺品が集積されたのであろう。今回紹介した直に授与したものであるが、無能寺が無能の遺跡となったこ

所の皆様に、紙面を借りて厚く御礼申し上げます。 附記 資料を閲覧させていただいた無能寺をはじめ関係各

○一三年)二五○頁。
1 長谷川匡俊『続龍が澤 折々の記』(大巌寺文化苑出版部、二

(桑折町史編纂委員会、一九九三年) 2 桑折町史編纂室編『桑折町歴史資料所在目録 第一九分冊』

(桑折町史編纂委員会、一九九七年) 桑折町史編纂室編『桑折町歴史資料所在目録 第二三分冊』

3

4

桑折町史編纂室編

『桑折町歴史資料所在目録

第二五分冊

史料集成刊行会、一九五三年)五三○頁。 5 福島県史料集成編纂委員会編『福島県史料集成

(桑折町史編纂委員会、二〇〇一年)

長谷川匡俊『近世の念仏聖無能と民衆』(吉川弘文館、二〇〇

6

を/、割書を 一一 で表記した。物」箱書「無能上人/不能和上 此界一人念仏名之法語」※改行7 掛軸。外題「無能上人/不能和上/御筆此界一人/無能寺什

- 8 六、六八四
- 9 事〉』(私家版、二〇〇三年)がある。 『無能和尚行業遺事』(元文五年不能編集、安永七年刊行) 翻刻は鈴木聖雄『解読〈無能和尚行業記〉併びに〈行業遺 四
- 行) 七丁オ。翻刻は関口静雄 (『昭和女子大学大学院生活機構研究科紀要』二六、二〇一七年) 『勧心詠歌集』(享保八年不能序、天明六年堯雲跋、 『無能和尚勧心詠歌集』 翻刻と解題 天明八年刊
- がある。 掛軸。外題「法語御名号 無能和尚真筆
- 昭法全』四九三頁。
- 22 21 20 19 18 17 16 15 14 13 12 11 掛軸。外題「無能上人真蹟通誡之偈 掛軸。外題「御制誡 『弘法大師全集 一四』(吉川弘文館、一九一〇年)二九六頁 塞耳不能持/無能寺什物
  - 桑折町史 "無能和尚行業記』(『浄全』一八、一六一頁)に所収 四』(桑折町史出版委員会、一九九八年
- **無能寺文書三四二**
- 無能寺文書三四六

無能寺文書三四三

無能寺文書三四五

- 23 馬岡田氏母儀妙玄院/不能代」外題「無能和尚法語 善入および青柳家について『近世の念仏聖無能と民衆』 掛軸。裏書「奉納奥州伊達郡桑折町守一無能寺常住宝/施主相 無能寺什物 に詳し
- く論述されている。 『近世の念仏聖無能と民衆』二五頁
- 26 25 24 箱書「無能大和尚 無能寺文書三六九 御珠数 百八遍 |誕生椋木|

無能寺文書三九〇

|五神香| 金鐶付

連

内下輪臨末迄御手持也

連

四十下

28 掛軸。 「無能上人真筆」

丁

31 30 29 一勧心詠歌集』九丁オ。 外題「伊呂波和讃片仮名 「無能上人真蹟遺告」箱裏書「十一世良慶比丘代」 無能上人真蹟/不能代」箱書

「無能上人真筆伊呂波和讃片仮」蓋裏書「無能上人真蹟/伊呂波

- 和讃片仮名/御筆書簡」 『浄全』一八、一六三頁。
- 33 32 六三、二〇一九年収録予定) 赤坂明翔「無能上人と「伊呂波和讃」について」(『仏教論叢
- 34 島酉屋/不能代」外題「無能和尚筆自筆以呂波歌」箱書 伊呂波歌無能和尚真筆也/施主京都室町一文字屋太兵衛 故住福 主洛陽室町一文字屋太兵衛納之/享保二十乙卯年六月日 掛軸。裏書「奉納奥州伊達郡桑折町守一無能寺永鎮宝四十八首 無能和尚御筆」箱底「以呂波歌能師御自筆/無能寺住物 「四十八
- 36 35 一勧心詠歌集』二〇丁オ。
- 43 42 41 40 39 38 37 掛軸。 勧心詠歌集』二〇丁オ。 外題「無能上人真筆」

掛軸。

外題「無能上人六字題号御歌

御真筆

- 卷紙。
- 翻刻は長谷川匡俊「勧化道場奇特集」(『長谷川仏教文化研究所 「近世の念仏聖無能と民衆』六九頁。
- 所持浄業之助縁玉フ也/元文四年己未五月奉寄進相馬家仲星勘右 年報』二一、一九九七年)がある。 蓋裏書「此線香筒者無能上人真筆而師隠遁之砌三衣袋江入而
- 折本。無能寺文書一三 四

### 人類の根源に立脚する浄土教とその現代的意義

#### 勝部正雄

1. 苦悩の世界と超三学の出離

究なくして仏教はありえない。
仏教とは「自己に目覚める」宗教であり、「私」への探

実践(勤行)により「私」への認識が一層深まりを増すも実践(勤行)がなければ、その導きに出遇えることはなく、さらに、経典(言語)による導きあれど、経典に基づく

のである。

と言う実感も、再度、振り返れば入口に通じる道にしか過しても迷界に沈む我であり、やっと仏法の入口に到達した、そこで目覚める自己が、たとえ世の学業を卒えていたと

さめても案じて案ずる事は六趣四生のきずななり」「念々歩々におもいと思う事は三途八難の業、ねても

煩悩の相が日々の私である。

ぎず…と、思うばかり。

対はまこれにも彩」(1)。 るなり。悪心は日々にしたがいていよいよまさる。煩かとして、炯燃猛火に身をこがしていずる期なかりけかとして、炯燃猛火に身をこがしていずる期なかりけるときに広劫よりこのかた三途八難をすみ

とこんげいしょかな景屯氐で・下在1200円では身にそえる影」と。

の見えない業のありさまを法眼で観察されますと、四苦八実に恥ずかしいかな愚鈍低下・不確定な自己である。そ

苦に束縛され迷界へ沈むばかり。

その原因は、私自身の内に秘めている

「無明と渇愛

(惑)」である、と。

己自身が見ず・真理を知らず、それでありながら止まぬ諸ず求めようとしない無明の知的惑)の二つがある。正に自やまぬ狂乱的な情意惑)と、知的な所知障(真実相を知ら無明と渇愛に、情意的な煩悩障(欲望満たされず求めて

00.4

煩悩があり、そのなかの「見」に「身見・辺見・邪見・見 その諸煩悩の根本に「貪・瞋・癡・慢・疑・見」の六大

その十煩悩がさまざまな縁と結びつくところに百八煩悩か 取見・戒禁取見」の五煩悩を加えて十煩悩と示されている。

さらに「無明と渇愛」と言う「惑」は、それに基づく

ら八万四千等の煩悩をへ増長。これを枝末煩悩と言う。

業」を招く。業とは行為を意味し、おこない・はたらき

のことである。業はその性質から「善業」と「悪業」と **「無記業」に区別され、その働きから「意業」「身業」「語** 

業」と呼んでいる。これらの「善・悪・無記」業も「身・

を相続せしむる力となり、行為は消え去っても自己の内部 語・意」の業も、行為だけを意味するのではなく因果関係

ていることである。

へ潜在し次の業をもたらせる因となることである。これを

ことなく連鎖し私の人生を積み上げてきたのである。 言うまでもなく煩悩は、このような理法に順じて尽きる

時に煩悩百たびまじりけりて、善悪みだれやすければ、 くして、善悪につけて、おもいさだめたる事なし。一 「げにも凡夫の心は、物くるい、酒に酔いたるがごと

> ないのが、我が実相である。よって、 人類のすべては何人も底無し辺無しの煩悩から抜け出せ いずれの行なりとも、わがちからにては行じがたし」

このゆえに大集月蔵経に云わく、わが末法のときの中 二つには理はふかくして、さとりはすくなきにより。 たし。一つには大聖される事ははるかにとおきによる。 「安楽集に云わく、聖道の一種はいまの時には証しが

ものはあらず。まことにいま末法五濁悪世なり」と。 の億億の衆生、行をおこし道を修するに、一人もうる

り、三学非器の身にとりては聖道外の生命であると示され 末法に生きる私たちにとってはこの上のない難行道であ

しかしながら… 「法は深妙なりといえども我が機すべて及び難し。経

典を被覧するに其の智最愚なり。

釈を学ぶ。黒谷の報恩蔵に入りて、一切経を披見する 歎きながら如来の教法を習い、悲しみながら人師の解 怖す。夕夕に出離の縁の闕けることを悲嘆す。 の心翻じて味し。 朝朝に定めて悪趣に沈まんことを恐

こと既に五遍に及びぬ。然れども猶いまだ出離の要法

行法を修習するに其

急に熟し宿縁頓に顕れ、京師善導和尚勧化の八帖の書を悟り得ず。愁情彌深く、学意増盛んなり。爰に善因

えども随喜身に余り、身毛為堅てとりわき見ること三定判し給えり。粗管見していまだ玄意を暁らめずといを拝見するに、末代造悪の凡夫、出離生死の旨を輒く

聞く人なかりしかども、予が如きの下機の行法は、阿名号の文に至りて善導の元意を得たり。歓喜の余りに遍、前後八遍なり。時に観経散善義の、一心専念弥陀

専修念仏門に入りて、始めて六万遍を唱う。安五年、齢四十三の時たちどころに余行をすてて一向

本願念仏を行ずれば、阿弥陀如来の本願力によりおのずが一人残らず解脱へ至る道を選択されたのである。ここに法然上人は、「無明と渇愛」十悪煩悩具足の凡夫

により完成し開宗されたのである。
真実、人類の根源に立脚する浄土教が、法然上人の選択整い、超三学の出離と成る道を選択されたのである。

から妄念息み、自然に制悪の効あがり、無漏の正しい智恵

2. 末法時機の我らの立脚点

眼目であった。

法然上人の選択・開宗の立脚点は

「凡入報土」と言う大

『選択集』の完に示されている御言葉に

「浄土の教え時機を叩いて行運に当たり、

念仏の行水

月を感じて昇降を得たり」と。

その現代的意義について藤本淨彦上人は

する〈動態〉とは不変にして普遍な大地である」と、「凡夫往生に〈こころ〉を安置することと念仏を緈と

歴史的受容諸相に述記してくださっている。

「私の安心はこの起行において体解され、その軌道と凡夫施一切の大慈悲」が明記されたことであり、言い換えればここに改めて、現代人、一人も漏れることのない「平等

る。の動態は凡仏一如の接点において凡入報土される」のであ

る」と語られているように、徹底した「私自身の会得と洞哲学者のキルケゴールの言葉に「主体性こそ真理であれ、徹底された自己洞察にて選択されたことである。併せて、法然上人が凡入報土の「凡」の一点を基点とさ

察」は人類すべてへの洞察でもあったことである。

現代社会の一員である私たちに最も必要なことは、徹底

した自己凝視と自己認識を通して、心ではなく「我が業

(全身)で会得する」道を歩むことではないか。 その歩みは、おのずから凡仏に一分の隙間も与えない

密なる間柄」となり、その間柄は「驚歎なる密度の高い

仰信」となり、自己を空に帰した時空が開かれるのである。 ここに「人類の根源に立脚する浄土教とその現代的意

3

近代科学と宗教

義」がある。

1 宗教と科学の変遷

デカルトなどによる。 コン、ヨハネス・ケプラー、 17世紀において、近代科学の創始はフランシス・ベー ガリレオ・ガリレイ、ルネ・

それにより大調和されている神秘的・霊的な存在への探究 はじめ地球の不可思議なエネルギーとその活動の法則性と、 その当時、新しい法則の発見をすすめた動機は、宇宙を

それらの科学的な探究は「科学者たちにとって、神と人

であったと推察する。

ができるのか、と言うことに努力してきた」のであった。 掌握し得る自然に関する真理を人間がいかにして知ること 間と自然との関係について考え、〈神の存在のなかにのみ〉 しかし、その後、科学の大前提である霊的な神意への関

なかにある理解〉と塗りかえられ、〈信仰〉は〈理性〉へ、 それは〈神の存在のなかにある真理〉は 〈人間の知識の が主となってきたのである。

わりは希薄となり、それに変わり人間の知識・理解の分野

〈教会〉から〈実験室〉へ転換するに至ったのである。 18世紀になると〈神の存在〉への心がさらに希薄とな 〈神の真理ぬきの真理論〉 〈神の働きかけぬきの認識

論〉が成立した」のである。

や慈しみなどへ心を通わせることもなく、 **、知識〉により客観的に認識できるものとし、神に代わっ** 自然は人間の

ある。 見通し、それと合間って〈自我の確立〉 19世紀には、人間の知識が世界の全てを掌握できると がなされ、それに

より人間が神の位置を独占し、神に代わって人間が一神論

て人間の叡知による自然界への支配・制覇へと進んだので それにより、神の存在とは一線を画し、当然に神の恵み

的構造を継承するに至ったのである。

(2) わが国 の変化と仏教

1

860年代までの日本では、天皇は幕藩体制に政権を

さらに教育についても高い水準に至り、 心な生活」が樹立し穏やかで誠実で親切な人格が養育され、 な行を欠かすことなく日々に実践し、そこに自ずから「安 委譲し、人々は本地垂迹説に基づく生活が形成され、 の加護を実感しながら神仏習合思想に裏打ちされた仏教的 世界でも例を見な 神仏

೬

変わりしたのである その永く培われてきた社会構造・人々の生活が瞬時に様 い多面的価値観を有した国であった。

る」と言うように、神に代わり人間による国民統制 より1945年までの七十七年間にわたり堅持したのであ た国体が迅速に形成。 神仏習合思想の本地垂迹説は否定され、 その元には「昔は神が人を創り、今では人が神を造 一神論的構造国家として1868年 国家神道と化し 神・

二つには、 国家最重要権力となり、 科学が技術を生み、 その一方で国際競争が激 新たな価値を有し、 軍 備

天皇の名において当時の政権による)が行われた。

化し激戦へ突入したことである。

、転落。

ŋ, 限り献身的協力が強要され、 も否定。その行動を「国家への貢献」と命じ、 国益のために侵略も「善戦」と掲げ、 三つには、 神主・僧侶も加担せざるをえない状況下に置かれたこ その激戦はついに神仏・真理の倒錯 非協力者へは厳しい制裁があ 他 のい のちへの尊厳 国民である

戦と言い換えられ、 四つには、 それまで眼にしたことのない 1945年に幾多の生命が失われ大戦 流 血 と惨殺が 聖

は終結したこと。

れは一分にあり)にわたり推進した歴史の底流 五つには、七十七年間 (以前にも、 十七世紀からその流 (基本) に

「人間としての本能的な直感や判断や対応や行動が無批

者数に現れた。人間としての本能的な直感と行動は が何をもたらせたかを知ろうと思えば、その歴史を見れば 判・無意識に承認し容認してきたこと」である。その様相 一目瞭然であり、その結論が世界史上例を見なかった殺傷 いかに

厳なく、 よい。見つかれば嘘をつく等。そこには人権も生命にも尊 人と人の穏やかな関わりも薄れ、 国家権力による

恐ろしいものであるか。

例えば、

所有を増やすなら盗れば

統制により正に三悪道と化す状態が出現したのである。 よってくらしの中から「懺悔・戒律・ 教化」等の相は消

え、 それに順じた明治維新からの七十七年は一体何であった 正義の倒錯が価値を持った世を構築したのである。

のか。 集して見直し・総括がなされなければならないと望んでい 宗教・哲学・倫理・科学・経済・教育等の英知を結

理念なしの世を突っ走り今に至ったのではないか。 たが、全くその意図は生まれ無いま、で、事の対応あれど 自国の

実利追求の道を求めたのであった。

とは困難である。 その反省を基点としない限り未来への理念を生み出すこ

環境を大きく変革させ発展・進歩させると見通し、 しかし、そのことよりも眼 前の科学・技術が国民の生活 すべて

か。 応に追われながら歩んだ来た戦後七十三年ではなかったの をそれに賭け、 今日的な実益の価値を第一として、現実対

根底には、 人類滅亡への危機的状況へもはや進んでいると見る。その 今日の状況は 六大煩悩や十悪の共業・協業そして組織業の野 程の成果を見ているが、 全体を見渡せば

放し状況を見るに至った。

考える。

現実の課題と共に真理追求と世の理念・霊性の開

宗教者(私自身のこと)

しかし、 それとは対極の真理追求の 事例があった。

外交官・ジャヤワルダナ氏は釈尊の言葉を引用して「憎悪 て日本への戦争賠償請求権について審議が行われた際、 の席上でセイロン島(スリランカ)よりやってきた褐色の 1951年9月6日、 サンフランシスコ講 和会議にお そ

るものである」と日本の賠償責任放棄を訴えた。

その時、会場では賞賛の声が嵐のごとく響き窓ガラスが

は憎悪により消え去るものでなく、愛によってのみ消え去

中に、 割れるほどであったと記録されている。 講和会議の状況下で演説に賞賛された各国 釈尊の言葉と同等の「愛」が称賛の声と化したので の代表者の心

想等の不滅の教示による「平和・平等・安心」へ ある。その愛により賠償責任は放棄された。 今日の危機的状況下で、 釈尊の大悟・法然上人の選択思 の理念の

提示する現状に至っていないことである。恥ずかしいかな た、その教団が相対的な社会組織・活動に埋没し、真理を しかし、それに応える力量が宗教界に整っていなく、 ま

提示を人々は真に期待し、心から希求ている は深く見直す必要が急務であると

示と佛智の教化にこそ社会参加の意義があることを。

#### おわりに

得られるものでない。 た、わかろうともがき、推察・考察・さらに創作の分野で い。溜り水は汲み出せばなくなるようにすぐに尽きる。ま 教化・布教とは、私が習得した知識を伝えることではな

られ・得られるのである。 じて安楽国を《思いとりて》「五種正行」に直参して往く ただ、開悟の仏陀・弥陀の化身・選擇本願 佛智により「わかる世界」がおのずから開かれ・与え の師を仰ぎ信

高の受益者となるのである。 その時、 誰よりも先に私自身が教化され・布教の中の最

正行に帰れ。正行に依らずば迷いである」と師の教示あり。

不尽

昭法全七三三

『平成30年度・浄土宗総合学術大会

6

基調講演』より・藤本淨彦上人

7

村上陽一郎『近代科学と聖俗革命』

新曜社。

念仏往生要義抄』昭法全六八四

1

3 2 『仏教入門』仏教大学仏教学科編 『往生浄土用心』昭法全五五七

5 『聖覚法印に示されける御詞 4

『要義問答』

昭法全六一五

## 『醍醐本』発見が与えた法然伝理解への影響

#### 東海林 良 昌

#### はじめに

> 本)が義山版以前のものであることが分かった。これが発 見されたことにより、『拾遺漢語灯録』(大徳寺本)と「三 見されたことにより、『拾遺漢語灯録』(大徳寺本)と「三 西山派や真宗高田派に伝わっている意味を問い直す時期に 西山派や真宗高田派に伝わっている意味を問い直す時期に 差し掛かっており、今後の研究の進展が待たれるところで ある。

中心に取り上げることで、宗派の創始者から歴史上の偉人を持ち検討を行ってきており、近代以降の法然伝評価についても明らかにしてきた。それは明治四十三年(一九一一)に迎えた、法然上人七○○年忌時の顕彰に見られる合一)に迎えた、法然上人七○○年忌時の顕彰に見られる合いが、以外の法然上人。

として描かれるようになった理解である。その背景には近 代の学問の方法が与えた影響が少なからずあると考えてお

れた点においてあったと考えている。その影響は第二次世 いて言えば、近代歴史学の方法による法然伝の検討がなさ り、この醍醐本発見が与えた法然伝理解に与えたことにつ

界大戦後に大きくあらわれるが、今回はその前夜である大

正期の一断面を取り扱ってみたい。

そこで本稿では、戦後における法然伝記研究から遡り、

都帝国大学における史学研究とのかかわりについて考えて 大正期に京都において伝記研究を行った浄土宗史学者と京

氏である。

『醍醐本』の発見が与えた法然伝への影響

みたいと思っている。

法然上人と時国との死別の時期である。 『醍醐本』の伝記関係の特殊記事で最も注目されたのは

戒す。 云 登山之後敵に打たるることを聞かば後世を訪ふべし云 にあらず登山を欲す。上人の慈父云く、我に敵あり、 本国之師智鏡房 即ち十五歳に登山、黒谷慈眼房を師となし出家授 然間慈父敵に打たれ畢んぬ。上人此の由を聞き、 〈本ハ山僧〉上人十五歳、師云く直人

> 遁世の暇を乞に師の云く。遁世之人は旡智にて悪しく 候也。これに依りて三所に於て談義を始む。

所、文句一所、止観一所也

みとそれに向き合いながら修学する姿を描いたのが梅原猛 と異なり、法然上人が時国の悲報を知ったのが登山以後と に説かれる、九歳時に時国の館が夜討ちに遭うという悲劇 いうことになっている。この記事を基に法然の青年期の悩 これは『源空上人私日記』をはじめとし『四十八巻伝』

我々は、法然の父・時国殺害事件に関しても「法然 伝」の公認の集大成である『四十八巻伝』によるより、 — 242 —

法然が最もかわいがった弟子である勢観房源智、

点に関してあえて伝記として批判すべきだろう。従来 の「法然伝」は、殆どすべてのこの『四十八巻本』の 土宗公認の伝記とはいえ、『四十八巻本』の説をこの 伝記』醍醐本に従わざるを得ない。(中略)たとえ浄 人が記したと思われる最も古い最も確実な『法然上人

な理解を得ることができなかった。 説によっていたため、法然の少年時代に関して、十分

梅原氏は『四十八巻伝』における九歳時夜討ち説を容れ

報を聞き一時は悲しみから暇を請うも、師の勧めもあり修ず、『醍醐本』の記事に基づき登山を許してくれた父の悲

法然に深い影響を与えていたことを示す新たな伝記の一節に伝えられていた内容と異なり、時国との死別が青年期のな学僧として描かれていたそれまでの『四十八巻伝』を基学に励んだという話として描いている。これは登山後優秀

田全信氏(一九〇三~一九八二)がいる。特にこの説に関心を持ち解明を試みた研究者の一人に三望月氏も当初から着目している。

として注目される。この記事は『醍醐本』の紹介者である

『醍醐本』は『私日記』に多く引用された。しかし法

『東宗要』第四、『浄土述聞鈔』『選択集秘鈔』『明義進実及び問答・物語を収めている。従って宗義系即ち事は殆ど特殊記事から見出される。これに反して『醍事は殆ど特殊記事から見出される。これに反して『醍酵本』は現実性を失わない見聞の記録を集め、素朴な書まに修飾を加えず法然上人を中心として観ようとする記求め法然上人を勢至菩薩の応現として観ようとする記求め法然上人を勢至菩薩の応現として観ようとする記述が記述がある。また奇瑞を書きに修飾を加えず法然上人を中心として起こった事は、諸伝記中比較的初期に成立した『私日記』は後続の然諸伝記中比較的初期に成立した『私日記』は後続の然諸伝記中比較的初期に成立した『私日記』は後続の

法然諸伝記類に引用されている

自然な記事があり、勢至菩薩応現のヴェールに包まれてい記』の系統を持つ『四十八巻伝』などの諸本には誤謬や不語』の系統を持つ『四十八巻伝』などの諸本には誤謬や不語を収めているとし、『醍醐本』に説かれている内容は法語を収めているとし、『醍醐本』の記事は修飾のない事実・物見ようとするが、『醍醐本』の記事は修飾のない事実・物三田氏は、他の伝記は法然上人を勢至菩薩の応現として三田氏は、他の伝記は法然上人を勢至菩薩の応現として

説が、伝記作成時においては重視されたとの評価がなされであるが、『四十八巻伝』に継承されていく九歳時の夜討

垣間見ることが出来るのが

『醍醐本』の内容であるとする。

有力な異説の一つ

現在、この登山後の悲報については、

るとする。そして、そのヴェールを取り払った法然上人を

ている。

をどう評価するかをめぐって『醍醐本』の価値が議論され 判断が見受けられるのである。このように考えると、奇瑞 勢至菩薩の応現としての法然像が看取される。しかしなが 勢できる人間としての法然像が看取される。しかしなが の応現としての法然像が看取される。しかしなが が見受けられるのである。このように考えると、奇瑞 という 関かり浄土宗で最も重要視される法然上人伝記は総

人物評伝の視点の背景は何なのだろうか。てきた道程をたどることが出来よう。この史料を基にした

### 完の方法二、伝記研究に影響を与えたと思われる人物研

研究者との往時の交流が三田氏の学問に影響を与えたであ父にあたる伊藤祐晃氏(一八七三~一九三〇)と京都大学氏(一八九八~一九八〇)による序文である。塚本氏は義た浄土宗僧侶で中国仏教史研究の第一人者である塚本善隆ここで注目すべき記事がある。三田氏の著作に寄せられ

ろうとして懐かしんでいる。

研究ノートの全てを託して浄土宗史関係の遺稿の整理しく交わることを得て学識をひろめると共に同大学図しく交わることを得て学識をひろめると共に同大学図・浄土宗史研究の論戦の花をさかせて、野人浄土宗史・浄土宗史研究の論戦の花をさかせて、野人浄土宗史研究を明書藤堂祐範氏を研究のよき相棒とし、龍谷大学を研究の特別の音楽であると、君の隣寺の了蓮寺伊藤祐晃師は、夙に当時私の岳父、君の隣寺の了蓮寺伊藤祐晃師は、夙に当時私の岳父、君の隣寺の了蓮寺伊藤祐晃師は、夙に当時私の岳父、君の隣寺の了蓮寺伊藤祐晃師は、夙に

を願い、

伊藤祐晃遺著『浄土宗史』上を出版できるよ

史学者の内藤湖南氏(一八六六~一九三四)、辞典編纂な

を忘れなかった 研究を大学で研鑽した近代史学研究法で濾過すること られたと思うが、しかし三田君は野人的伊藤祐晃師の られたと思うが、しかし三田君は野人的伊藤祐晃師の りにこぎつけてくれたのが、他ならぬ三田君の浄土宗

門学校、京都大学選科での学びの時期を過ごした三田氏の寺境内地にある了蓮寺の隣寺の縁で、東山中学校、佛教専集をまとめ上げている。伊藤氏の自坊で大本山百万遍知恩の学んだが、その後に浄土宗史の先学である伊藤氏の遺稿 三田氏は自身も住職として法務にあたる傍ら、京都大学

喜田貞吉氏(一八七一~一九三九)、史学講座教授で東洋之れながらその後東北帝国大学の国史学講座を立ち上げるで、一九六〇)当時の京都大学を始めとして錚々たる研究者が登場する。それは法制史などの研究で著名な三浦周行氏登場する。それは法制史などの研究で著名な三浦周行氏登場する。それは法制史などの研究で著名な三浦周行氏で、一九ながらその後東北帝国大学の国史学講座を立ち上げるので、一九四五)、龍谷大窓。で著名な藤堂祐範氏(一八七六~一九四五)、龍谷大窓。で著名な藤堂祐範氏(一八七六~一九四五)、龍谷大窓。

の影響

学問形成において伊藤氏及び京都大学における史学の

は無視できない。ここには浄土宗僧侶で『浄土教版

ど大きな業績を残した言語学者の新村出氏(一八七六~一 した教授の人物史における科学的批判という方法について 九六七)が登場する。ここでは特に京都大学で史学を担当

たと説く(中略)併しながら此等は寧ろ英雄崇拝の幣 人たるの兆しが見え、甚だしきは不思議な奇瑞があっ 偉人の伝記を見ると、彼等は生まれ乍らにして将来偉 触れておきたい。まずここに登場する三浦氏に着目する。

ったものではない。ともいうべきもので、誕生の奇瑞なんど余り当てにな

社会を作っていくという、イギリスの思想家トーマス・カ 扱うことを求めている。この論の背景には、偉大な人格が を除き近代以降の人々が理解できる人間としての姿を取り ているのは、英雄崇拝の弊害であるとし、不思議な出来事 三浦氏は、偉人の誕生の奇瑞などが人物の伝記に記され

時代がこれらの人を作った場合が多い。 位は未だしも、 古来是等の偉人に先見の明があって、時代を指導する 時代を作ったくらいに見えても、 (中略) つま 実は

氏は次のように説いている。

という思想を想定することが出来よう。これに対して三浦 ーライル(一七九五~一八八一)などに見られる英雄崇拝

> 時代精神の権化である。時代というものを離れて歴史 それに掉したものが偉人である。時代の寵児である。 り要するに、時代思潮を知ってか知らんでか、うまく

の人々や社会に適合した活動により物を成し遂げたのが偉 ここでは、偉大な人格が世を作るのではなく、その時代 上の人物を観察することは思いもよらぬ(3)

人であって、時代が偉人を作ったのだとする。

時代に適合し、業績を残した人間としての偉人を明らかに 学的批判を行い、奇瑞などの非合理の事柄を除いた、その このように三浦氏の人物研究の方法は、史料に基づく科

性がみられる。 することであった。もう一人の喜田氏についても同じ方向

ので、過去の社会も亦現時の普通の人間社会と同様で はならぬのである。歴史上の人物だとて別に現在の人 り、捨つべきものは捨て、少しの遠慮も会釈も加えて すれば宜いので、正確なる史料により、 詰まり学問としての歴史は、事実有りの儘を明らかに あるとして、其の真相を研究するのが即ち学問として 人は矢張り今日我々が普通に世間に於て見るが様なも 物と変わった訳のものでない。(中略)過去の時代の 取るべきは取

#### の歴史である

代社会と同じであると受け止め真相に迫るのが学問として過去の偉人であっても同じ人間として、過去の社会も、現にも正確な史料により取捨選択を厳密に行うことを求め、ここで喜田氏は、人物研究に必要なのは道徳的検討では

の歴史だとする。

業績を成し遂げていく姿に意義を見ていたといえよう。像であり、その人物が時代の変化に適応し社会的に大きなるのである。それは近代社会に生きる人々と等身大の偉人代の人々が合理的に理解できるような偉人像を描こうとすた実証的研究は当然のことであり、両氏は奇瑞を取捨し近氏にとって、すでに当時の学問常識としての史料を基にしてのように京都大学史学科を担当していた三浦氏と喜田

#### おわりに

近代前においては奇瑞を受け容れる信仰的土壌が備わっては勢至菩薩の応現ということを軸として法然伝が作成され、理解に変化が訪れたと思われる。それは『四十八巻伝』で『醍醐本』という新出の史料を基に行われた法然伝への

ころが明治以降それは一変する。る特別な現象として尊崇の対象になっていたのである。といた。その当時、奇瑞は偉業を成し遂げた人物にのみ現れ

大の偉人像を求めるというものであった。そして、その偉どの非科学的な事柄は取捨されるべきとし、近代人と等身響関係にあると目される三浦氏や喜田氏の視点は、奇瑞なと京都帝国大学史学科の教授との交流に着目した。特に影特に本稿では、大正から昭和にかけての浄土宗史研究者

できる良質の史料として浄土宗内において評価を受けるよ本』は『四十八巻伝』よりも法然上人その人に迫ることの本』は『四十八巻伝』よりも法然上人その人に迫ることの。

望月信亨 | 醍醐本法然上人伝記に就て」(『浄土教之研究』 金尾

うになったのである。

文淵堂、一九三〇年)

1

稀記念論集 浄土宗典籍研究 研究篇』同朋舎出版、一九八八年)2 野村恒道「醍醐本研究に関する回顧と展望」(『藤堂恭俊博士古

げることにより偉人となっていったという。このような考時代に適応した思想や行動により社会的に大きな業績を上

人は偉人たる人格ゆえに時代を作っていったのではなく、

- 3 出版、一九八八年 『藤堂恭俊博士古稀記念論集 浄土宗典籍研究 資料篇』(同朋舎
- (『浄土宗学研究』二二、一九九六年) 梶村昇・曽田俊弘「新出『大徳寺本 拾遺漢語灯録』について」
- 5 ぜ醍醐寺に伝わったのか―」(『佛教文化研究』五三、二〇〇九 伊藤真昭「醍醐本『法然上人伝記』の成立と伝来について―な
- 6 九年)、「明治時代後期の法然上人像―諸伝記における採話傾向を って」(『法然仏教とその可能性』、佛教大学総合研究所、二〇一 めぐって」(『教化研究』二一、浄土宗総合研究所、二〇一〇年)、 人」をめぐって」(『教化研究』二○、浄土宗総合研究所、二○○ 近代における法然像―明治四十四年法然上人七百年御忌をめぐ 拙稿「明治期における法然上人像の変容―植村正久「黒谷の上
- 梅原猛『法然十五歳の闇』、角川書店、二〇〇六年
- 8 「其の中に父時国の横死を承認登山已後のこととしている如き 研究所、一九三七年) 頗る変わった説である」(望月信享『仏教史の諸研究』、望月仏教
- 9 三田全信『浄土宗史の諸研究』、一九五九年、山喜房佛書林。 強い。しかるに『私日記』は編纂された伝記類の中では比較的早 記述が多い」(三田全信『浄土宗史の諸研究』、一九五九年、 である。他は法然上人を勢至菩薩の応現としてヴェールを覆った めに欠点がある。けれども円頓戒に関する記事などは比較的正確 くまた重い地位を点めているが、多くの誤謬と不自然な記事のた 子が改変したとしても、忠実な史料が遺されている点で信憑性が 「『醍醐本』は宗典の末疏等に引用され法然上人の直々の言葉とし て重きをなした。(中略)勢観房が生存中でも記録を集め滅後弟

- 11 10 恭俊博士古稀記念浄土宗典籍研究 研究篇』、一九八八年 中井真孝「醍醐本『法然上人伝記』の別伝記について」、 、『藤堂
- 塚本善隆「序」(三田全信『成立史的法然上人初伝の研究』、 平
- 14 13 12 三浦周行『日本史の研究』、岩波書店、 一九二二年
  - 楽寺書店、一九六六年
- 喜田貞吉 『国史之教育』、三省堂書店、 一九一〇年

### 密成僧敏の研究 -著作について―

江戸後期の天台僧密成僧敏(一七七六-一八五二)は比 備陽了道/念仏往生伝

叡山で教観二門を修学、のち勝尾寺で徳本行者(一七五八 一八一八)より法然浄土教を聞法、さらに東密三十六流

交流し、自らも往生伝や称名念佛に関する著作を残した。 海往生伝』等を編纂した專念寺の隆円 (-一八三四) とも の一つ安祥寺流を伝受している。また『近世往生伝』、『淡

関係と神仏習合関係と写本で伝わる密教関係のものに大別 僧敏には多くの著作があるが、次にあげるように浄土教

○浄土教関係

できる。

学信和尚行状 伝記類 記

直道法師感瑞往生伝

文政四 文政四 (一八二一) (二八二)

抜 刊

教義類

念仏追福

散心称名念佛往生編

(和字)

散心称名念仏往生編 往生勤行諸式 折本

六字名号呼法辨 六字名号呼法辨釈難

澆末念佛法語 折本

訛略念佛辦

西方净業式 折本

文政年間

田

中

芳

道

天保十二抜(一八四一)抜 天保二(一八三一)序

天保十三 (一八四二) 刊

天保十五(一八四四

弘化四(一八四七)序 弘化三 (一八四六) 刊

不明

不明

六字名号呼法辨或問

不明

不明

○神仏関

和字神仏一致篇

嘉永二 (一八四九)

神国決疑編考証 神道異説辨 ・一名神仏 致編 不明 嘉永二

(和文) (漢文)

(一八四九)

ある。

漢文

今回は浄土教関係の著作に解題を施しておきたい。 教に関するものである。 この整理のように刊本の著作全十六部中、 十三部は浄土

僧 敏 の著作のうち伝記類として、 次のものがある。

)学信和尚行状記

周防、伊予など西日本各地を巡錫し教化した。『蓮門興学 貫いた念仏聖で、京都、筑紫、 した書である。 (一六七五-一七四七) から戒律を学び、生涯不脱法衣を 學信(一七一一一一七八九) 伝記は二巻本 は浄土宗教団の衰退を嘆き、 天明の飢饉の折には宮島で救済活動に尽し (五十四丁)、慧満 は浄土律の長時院湛慧信培 日向、長門、 宗門のあるべき姿を提言 (学信の遺弟) と僧 安芸、備後、

> 蔵板」 専念寺の隆円の跋がある。 とありその後に 「新刻学信和尚行状記助梓名署」 刊本末尾には 「藝州厳島光明院

直道法師感瑞往生伝

『浄土安心

極楽道中案内記

直道往生記』八(三十二

とある。学信より念仏の進退の説を聞いて、 進した伊予国岩城島の直道の伝記である。 丁)に所収されている。 内題には「直道法師感瑞往生伝 直道の生涯にま 念仏三昧を増

は 「恵満上人とともにより。旧記をかたがたただして。こ 僧敏の序は文政三年(一八二〇)のものであり、そこに

つわる絵図が挿入されている。

れをあづさにちりばむ」とあり、

僧敏が慧満と一緒にこの

慧満謹記」という記載、 往生伝を編纂したことがわかる。 続いて隆円の文政四年三月の跋が 末尾に 「藝州厳島光明院

ある。 刊記に、

筆工

片山敬齊

画 工

中西

誠

刀刻 新刻直道法師感瑞往生傳助梓名署 Ш 原重興 同 井上永 辰

略

が寄せた文政四年の序、 :編纂したものである。

知恩院六十五世貞厳

(一一八二

そして安芸国光明院の慧満と

### 文政八年十月

皇都書林 知恩院古門前 澤田吉右衛門

とある。

●備陽了道/念仏往生伝

五に所収され、「中将姫法語」(十丁)と合冊になっている。 『浄土安心 極楽道中案内記 中将姫法語 念仏往生伝』

道は備中の人で、文化年間に勝尾寺にいた徳本行者より、

内題には「備陽了道 念仏往生伝」(十三丁)とある。了

法を受けたが、髪を剃らず、白衣にて念仏行を続け、晩年十念日課を受けて、毎月念仏会に参加、徳本より剃髪の作

山高蔵寺の義謙が序を寄せ、僧敏は跋を寄せている。に髪をそり、袈裟をかけて過ごした念仏行者である。宝橋法を受けたが「髪を弟らす」白本にて念仏行を続け、晩年

著作に跋を寄せていることから、両者の親しい交流が知らある。これを見ると多くの往生伝を上梓した隆円が僧敏の以上が上梓されている僧敏の著作のうちの伝記類三部で

●念仏追福編(五十四丁)

僧敏の天保二年(一八三一)二月の序がある。刊記に

右衛門」とある。

見開きの中央には書名の「新刻図会

念佛追福編」、

右

净土宗総本山書籍調進所

知恩院古門前

石橋町

沢田

吉

ナフレバ。ソノ功徳マテ。ナキ人。速ニ解脱ストイフ。経ハ。タゞ我往生ノタメノミナラズ。世ニナキ人ノ追福ニト側にはこの書を勧める所以を記した「此ノ書ハ。称名念佛

「備中甘露庵蔵版」とある。教養ノ心アル人。見ズンハアルベカラズ」の文、左側には教養ノ心アル人。見ズンハアルベカラズ」の文、左側には論釈ヲ引キ。ソノ因縁ヲアゲサトシタルメズラシキ書ナリ。

続く序では主題の念仏回向について次のように述べて

いる。

て回向し侍らば彼をも亦極楽に往生せしむるの資かに承り心に落付侍りぬなき人の為にも念佛をした、我身信願念佛して極楽に往生することはつばらかに承り心に落付侍りぬなき人の為にも念佛をした、の春吉備の國の所々自他宗の寺院に於て彌

糧となりなんやおのれ先に稱名念佛追薦説といへ

れる。

向すれば其亡者極楽に往生せこと疑ひなきの旨を 志を感じて經論及び諸の伝記等に依て念佛して回 げて讀易きやうに書しるし玉ひなんやといふ予其 文なればおろかなるわなみはよみ難し師別に和ら る書を披きはべりしかどから國の文字にかきたる

これによれば僧敏は以前に読んだ宝洲(一六八一-一七 書集め一冊となし念佛追福編と題し

も読み易いように和文体でこの書をまとめたという。

の『称名念佛追薦説』が漢文体なので、愚かな者で

十二項目にわたって説かれている。 本書では亡き人のために念仏して回向する心得と功徳が

一に念佛して回向すれば光明亡者を照らして得脱

二に追福には必至誠心用ゆべき事を示す

せしむる事を明かす

三に追福の時には必酒肉五辛を禁制すべきことを 明かす

四に亡者冥苦を脱する事能はざる時は其現存の親

六に追善をなす規則を出す 五に怨霊を得脱せしむる心得を明かす

類を怨る事を示す

十に小児無智の輩の念佛も亡者得脱の因縁となる 九に念佛は無上の功徳なる事を明かす 八に先哲念佛して追善を作たまひし芳蹤をあぐ 七に追善をなす本據(もとのよりどころ)を示す

十一に念佛の聲十方に遍じて亡者をして幽冥を出 しむる事を明かす

事を示す

十二に亡者殊に念佛の回向を懇望する事を出

●散心称名念仏往生編(8) (十九丁)

刊記には「天保十三壬寅初夏新刻

備前州銘金山

智増

院蔵板」とあり、その後に助梓名署がある この著作は漢文体で、初めに僧敏の文政十一年八月十五

述べている。 日の序がある。そこに本書述作に至った経緯を次のように 間者竊クニ披クニ浄土ノ章疏ア似タリ有┉亦許ス「散稱往

蓮友 茲 "因 | '閱 ) 次 | '聊 ゥ録 | '諸文 ໊ 以 ゥ 備 コ 廢忘 | '偶 ′ 有 | | 生,者上稍、自,慰安,遂二決,净業,於稱名,一行 | 來 ラ 而讀 | |是ノ編ヲ於ニ意ノ所戸滞ル設ノ於數問

予以三管見『答い』之》蓮友決以疑》歡喜了而去、因示

### 併二録。 ッ其 / 問答 | | 而作 | 二一冊 | (9)

したものである。 て忘備録としていたものに、蓮友との問答を加えて一書と 本書は散心念佛往生についてそれまで浄土の章疏を集め

●散心称名念佛往生編(二十七丁) (ஹ)

この著作は和文で書かれており、刊記に「備前金山智増

入されている。 せた跋がある。散心往生に関する特色的な場面には図が挿 院蔵本」とある。また天保十二(一八四一) 年に祐範が寄

僧敏は本文の冒頭で次のように述べている。

るかにへだたり諸宗まちまちに分れたりといへど 称往生を示したまふ詞を綴り集む。これは和漢は 心念佛往生の義を明せり。今又本朝諸宗碩師の散 予既に漢朝諸宗烈祖大徳の説を集めしるして。散

\$ ほしく思ひて。再びこれを集めしるすといふ。 らぬ児女の輩にもこの萬機普益の易行をしらせま からしめんと思ふがゆえなり。兼ては又漢字をし く同じき事を示して。人をして念佛の信を生じ易 高僧碩徳の浄土易行の法門を教へ給ふ事は全

> それは諸宗を越えて高僧碩徳たちが教えた萬機普益の易行 往生に関する著作を刊行したが、続いて日本における関連 の章疏を中心に同趣旨の著作を和文体で刊行したのである。 僧敏は先に漢文体で中国と日本仏教の章疏を集めて散心

念仏の教えを、広く児童や女人にも伝えるためである。

●往生勤行諸式<sup>(3)</sup>

折本の体裁で外題には

「浄業

往生勤行諸式

完

とあ

弥陀仏への「上礼」「老中礼」「礼拝五輪投地」「長跪 る。初めに僧敏の名号が置かれ、その両脇に「一 密成僧敏」とあり、絵図も施されている。 如山 それは阿 0

禅院

初 平日勤行式 図である。

構成は次のようになっている。

心行要文 臨終要語

四 追善用心

末附一枚起請文略解

のゆえに 末尾に「此一冊は浄家の人に請ふ 依てこれをしるす こ 密成僧敏謹記」とある。 専ら蓮門の衆説を集む 見る人これをしり給へか 刊記には、

天保十五年甲辰六月刻版施主備後瓊浦 面田 政助

西海狐島 京都寺町三条下ル町 白毫庵蔵

とある。

御經調進所

蓍屋宗八

●澆末念佛法語(<sup>(4)</sup>

版 折本の体裁で刊行年は不明。 刊記に「藝州廣島教禅院蔵

本文の冒頭には著述の意趣が次のように述べられている。 とある。

れども正しく安心の要義を説事少し。多く世俗無 家の人を歓誘すると聞に。浄土の法門を説に似た 流布すべき事なり。 欲するものは。在在處處に。此法門を廣く宣べて 寶筏なり。 夫弥陀本願の教行は末法造悪の下根苦海を超るの されば當今に於て。衆生を化益せんと 然るに近来諸方平常僧徒の在

> に多し。予これに依て。いよいよ念仏の法門は澆 弥陀本願の深意を示し。三心の要義を述るに。諸 **人信受して課佛を誓約するもの。年くに増し月く**

まだ予が法施を聞さるものに与へ。展轉して是を 日諸人に示す所の安心の要義を書しるし。是をい 末の機根に相應する事をしる。これに依て今又平

|無量寿経釋』の冒頭では、「抑\*三乗四乗/聖道/正像既" 、澆末」とは末世とか末代という意味であるが、宗祖の 讀しめ。念仏の正信を開しめん事を欲すといふ(⑸

世求いば断惑證理入聖得果之人ヲ是」甚難シ得。 過于至けずり末法に時に但が虚り有り教無」有「行證。故に澆末」之 然が則濁悪り

衆生何ヲ以ゥ得ン離「「ッ生死「」というように、 に諸人信受して課佛を誓約するもの・・多し」と伝えると 安心の要義を説くこと少なし」とか、「三心の要義を述る 土の法門をいう文脈で用いられている。僧敏が「近来・・ 時機相応の浄

ころに本書述作時の念仏教化の様相を伺うことができる。

●六字名号呼法辨<sup>(汀)</sup> 六字の名号の呼称法を音韻の書をも援用しながら論じた (四十六丁)

智の男女の心をほらがし。其信心を失はしむ。こ 益の因縁を談じ。和讃うたなどを綺へ誦して。

無

のゆえに浄土の法門も名のみ有て実益は少し。予

これを歎き悲みて。年頃日頃。法施をなす毎に。

ものである。

253

曇の名号とその右側に「南無阿彌陀佛」、左側に「なむあ初めに知恩院七十世赫譽歓幢の序があり、次に僧敏の悉

僧敏の序文には、

ハ皆同ク一様ニ唱フベシ文字ハ天竺唐土大和ト、三國ニ書分タレドモ其音

ルハ皆六字ノ正音ニ契ヘリ、故ニ今此ニ數首ヲ擧佛神諸大徳、六字名號ヲ和歌ノ中ニヨミ入玉ヒタ

空也上人、吉水大師の和歌をあげて、すべてが「なむあみとあり、名号呼称の事例として如来御告、岩清水、春日、

古御門前 澤田吉右衛門 平安書肆 寺町通三条下ル町刊記には『六字名号呼法辨』刻版施主をあげ、「知恩院を論じている。

●六字名号呼法辨釈難(四十九丁)

神先宗八」とある。

今秋七月皇都ノ某上人、書ヲ作テ、コレヲ華頂輪本書には弘化四年丁未中秋の次のような序がある。

フベシ、ブツト呼ハ和音ナリ、用フベカラズト云著セル呼法辨ノ中ノ六字名號ノ佛字此レヲブト唱ヲ披キ閲ルニ、多ク近代和學者ノ説ヲ採テ、予ガ下ノ清衆ニ託シテ、予ガ許ニ贈リ来レリ、予其書下ノ清衆ニ託シテ、予ガ許ニ贈リ来レリ、予其書

讀ムハ、官家及ビ和學者ノ定則ナリ(中略)此上ハ、促ル音ナリ、佛字及ビ諸ノ入聲ノ字、二音ニ

ヲ肯ハズ、而シテ自ラ説ヲ作テ日、

佛字梵漢二音

讀ミ、此ノ疑難ヲ發セルニ、上人彼レニ代テ更ニ敢テ此難問ヲ設ヶタルカ、或ハ和學者ノ呼法辨ヲ人未ダ梵漢ノ音韻ニ達セズ、自ラ疑フヿアリテ、

決セント欲スル乎、既ニ予ガ答ヲ請ゼラレタリ、難問ヲ構へ、予ニ答ヲ請テ、自他共ニ音韻ノ疑ヲ

豊二黙止スベケンヤ、 因テ今悉ク其ノ難問ヲ答釋

つまり先の六字名号呼法辨の僧敏の見解に対して異説シテー冊ト作シ、釋難ト題シテ、上人ニ復スト云

を称える者がいて、それへの反論をなしたのが本書である。

●六字名号呼法辨或問(十九丁)

だ最後に「諸宗御經書物製本所 京都書房 寺町通三条下本書には序も跋もなく、刊行の年月日の記載もない。た

ル 町 向松堂 蓍屋宗八」とある

経』を音韻学的に論じている。 本書は 「或人問テ曰」からはじまり、 漢音の 阿弥陀

するもの、後者は ため内容は不明である。書名から前者は名号の呼称法に関 一西方浄業式』折本があげられているが所在不明で未見の このほか密成の伝記には著作として『訛略念佛辧』と 『往生勤行諸式』に類するものであろう

5

内題は無い

6

4

3 2

### おわりに

と思われる。

た念仏流通のために和文による教化の書を著わした。 宗派を超えて浄土宗の徳僧と交流し念仏弘通に努めた。ま の浄土教思想を伺うことができるが別の機会に取り上げた 心称名念仏往生編』 ている真言僧諦忍妙龍(一七〇五-一七八六)のように、 天台僧密成僧敏は自身も『散心念佛往生編』で取り上げ や『澆末念仏法語』からは、密成僧敏 散

- —」(『密教研究』 二五(1927-07-01)高野山大学内 密教研究会 高 (山)これによると、僧敏の密教関係のものは公刊せず、 『学信和尚行状記』 佛教大学図書館所蔵 写本の
- 『浄土安心 極楽道中案内記 直道往生記』 佛教大学図書館 所
- 大学図書館所蔵 『浄土安心 極楽道中案内記 中将姬法語 念仏往生伝
- と思われる。また明治三十年の刊行のものもある。筆者所蔵のも のには刊行年は記されていない。 合目録』によると、本著は天保三年刊行となっておりこれが初版 『念仏追福編』筆者所蔵。『仏書解説大辞典』と『日本古典籍総
- 7 宝洲は法然院第六世で東北地方の念仏教化に尽力し無能、
- 『散心称名念仏往生編』筆者所蔵

貞伝などに関する著作を残している。

- 9 8 『散心称名念仏往生編』一丁
- 11 10 『散心称名念仏往生編』 『散心称名念仏往生編』(和文)大本山西教寺文庫所蔵 (漢文)の助梓名署の中に「智増院祐範

上人」と記載がある

- 16 15 14 13 12 ·澆末念佛法語』大本山西教寺文庫所蔵 "往生勤行諸式』八橋秀法氏所蔵 "散心称名念仏往生編』(和文) 一 丁
- 18 17 ·六字名号呼法辨釈難』大正大学図書館所蔵 "六字名号呼法辨』 佛教大学図書館所蔵 昭法全』六八 澆末念佛法語』一頁

1

俗慈弘

|密成律師僧敏とその著述||主として密教著書に就いて

19

六字名号呼法辨或問』

大正大学図書館所蔵

## 伊勢商人の仏教信仰

# 長谷川治郎兵衛家の念仏信仰資料より

はじめに

勢商人は、 紀初頭より江戸をはじめ京都や大坂への進出を果たした伊 展開し財をなしていく。このうち江戸に店を構えた商人を 伊勢商人とは、 呉服や太物、 伊勢国出身の商人の総称である。一七世 紙、煙草などを基軸に経済活動を

江戸店持伊勢商人という。

檀徒でもあった長谷川治郎兵衛家がある。およそ一○年に ○○○点を数えるに至った。これらの資料中には一族の祝 った古文書や典籍、 わたって実施された長谷川家資料調査では、調査対象とな 江戸店持伊勢商人の一軒に木綿商として活躍し、浄土宗 書画、生活道具類の総点数が約八二,

次第を記したものもあり、

商家における様々な信仰の様相

儀や法事にかかるものや近年まで行われてきた年中行事の

史跡及び名勝にそれぞれ指定される。

をうかがうことができる。 本稿では、 伊勢商人における仏教信仰、

藤

田

直

信

一、長谷川治郎兵衛家について

関するものを長谷川に伝来した資料から紹介する。

特に念仏信仰に

進出、本家は延宝三年(一六七五)に丹波屋を名乗る木綿 が寛永一二年(一六三五)に大伝馬町に木綿仲買商として 長谷川家は、一族である長谷川東家の市左衛門

収蔵される資料とともに平成二五年に松阪市に寄贈された。 仲買商をやはり江戸に開業した。以降、大伝馬町に五店舗 同二八年、本宅は国の重要文化財に、 を構える大店となる。松阪市に残る本家邸は、現当主より その前年に三重県の

256 -

## 二、長谷川家に伝来する念仏信仰資料ついて

①菩提寺・清光寺

縁起によると草創当初は神光寺と号し、行基の開基と伝

宗、神光寺を清光寺と改称したとする。本尊の阿弥陀如来え、大永三年(一五二三)、察道和尚によって浄土宗に改

雅とも交流のあった商家出身の書画家・韓天寿の菩提寺で坐像は、平安時代後期の作例で、国指定重要文化財。池大

②長谷川家の諸信仰

もある。

な信仰を有していた。その概要を『家政暦』や民俗資料よ長谷川家は代々浄土宗門としての念仏信仰以外にも様々

り見ると、次のとおりである。

a

月並行事

(『家政暦』より)

- 守稲荷・仏壇へ小豆飯および花鰹節供 鏡(五面)へ神酒・洗米供、恵比寿・荒神・鎮日…般若心経奉読、神宮(内宮・外宮)代参、神棚
- 五日…水天宮祭礼
- 一二日…八畳神棚献灯(夜のみ)
- 一四日…諸神献灯(夜のみ)

- ・一五日…神棚・八畳神棚へ神酒・洗米供
- ・三〇日…諸神献灯(夜のみ)
- ・先祖諸霊忌日霊供

二・四・八・一三・一九・二一

・二四日

…仏壇霊供

二月…涅槃会、粉河寺日供講祈祷札受一月…恵比須講

b.

各月行事(『家政暦』より)

三月…青峯山正福寺代参・御祈祷受

五月…富士浅間講

四月…釈尊誕生会

六月…祇園会(氏神御厨神社

八月…月天供(一五日)七月…盆、海会寺施餓鬼

九月…月天供(一五日)

向(清光寺)、般若心経念仏修行(一五日暮れ一〇月…恵比須講、十夜日待(観音絵像供養)、十夜回

より

**烘**)、大師講

一月…山神祭、冬至式

(神棚

八畳神棚

八神酒

洗米

二月…東京神田明神供)、大師講

、初穂供

岡寺山継松寺、清光寺、菅相寺、医王山真g c . 信仰対象(祈祷札等寺社信仰関連資料より)

院、金生山弥勒院、愛宕山龍泉寺、吉祥山毘沙門寺、岡寺山継松寺、清光寺、菅相寺、医王山真楽寺、覚賢

大広山海会寺、法久寺、養泉寺、源陽寺、八雲神社、密蔵院、常足庵、龍華寺、普賢院、来迎寺、福源寺、

受大神宮、猿田彦神社(以上伊勢)、伊雑宮(志摩)、太陽寺(大台)、白子山観音寺(鈴鹿)、皇太神宮、豊

御厨神社(以上松阪)、丹生山神宮寺(多気)、霊符山

粉河寺、

那智山尊勝院、

高野山地蔵院、

高野山蓮華三

信仰資料を紹介する。

可睡斎(静岡)、善光寺、戸隠神社(長野)、白山比咩賀大社(滋賀)、豊川稲荷、熱田神宮(愛知)、秋葉寺、山竹林院、信貴山千手院、春日大社(以上奈良)、多

神社(栃木)、金華山大金寺(宮城)、象頭山金刀比羅山清光寺、香取大神宮(以上千葉)、中禅寺、二荒山神社(石川)、神田神社(東京)、成田山新勝寺、長景

展開されている一方で、地域に残る民間信仰もその中に取長谷川家で行われる諸行事は、仏教や神道のそれに則り

宮

(香川)

量からうかがえる。 登宕山龍泉寺、粉河寺、石清水八幡宮瀧本坊、長谷寺、長愛宕山龍泉寺、粉河寺、石清水八幡宮瀧本坊、長谷寺、長愛宕山龍泉寺、粉河寺、石清水八幡宮瀧本坊、長谷寺、長清光寺を除けば、ことのほか岡寺山継松寺、金生山弥勒院、祈祷・祈願を依頼していることがわかるが、菩提寺である

り入れていることが知られる。また、

かなり広域の社寺に

ここでは『長谷川家資料調査報告書』に掲載された念仏③長谷川家に伝来する念仏信仰資料について

紙本墨書祐天六字名号(表2—棚—5) 図1

装丁:軸装

法量:六五·七㎝×二六·六㎝

物 祐天大僧正名号」 墨書等:箱書「六字名号 祐天大僧正」、包紙「方誉遺

ら伝来したことが知られる。署名に「増上寺大僧寺書状と包紙墨書によって菩提寺である清光寺か備考:付属資料の一二月一六日付長谷川次郎兵衛宛清光

祐天との関連が深い寺院で、境内の経蔵(祐天(一七一一)以降であることがわかる。清光寺は正祐天」とあることから、制作年代が正徳元年

には祐天の肖像彫刻を安置する。また、 同三

年には第二三世幡貞が一〇万人に日課念仏を勧め る願を立て、結縁した人々に祐天の名号を付与す

るという十万人講を組織した。

紙本墨書徳本六字名号(表2—棚—18—1)

図 2

装丁:軸装

法量:六六・五㎝×二三・九㎝

墨書等:外題「徳本上人様名号」

備考:

「御名号御影」(一括納入木箱)

と墨書された木箱

内に納入された資料の一つ。「南無阿弥陀仏」 0)

名号部は墨書、 「徳本 (花押)」部は印となる。 伝

来事由は不詳

紙本墨書輪超六字名号(表2—棚— 186 図3

装丁: 軸装

法量: 四九・〇㎝ ×一六・五

cm

墨書等:外題

「輪超名号」

備考: 前掲資料同様、「御名号御影」と墨書された木箱 土宗大辞典』に詳しい。 に収められる。作者である三誉輪超は、 輪超は飯高郡伊勢寺村 『新纂浄

(現松阪市)

横滝寺の「当山旧記」

を延宝二年

(一六七四) に書写したことが | 勢国 見聞: [集] に

は未詳。 を再建したと記載されている。本名号の伝来事由うかがえ、また同書には輪超が同五年に同寺本堂

装丁:軸装

絹本著色法然上人像

(表2-簞1(1)

1

図 4

法量:四六・六㎝×二七・二㎝

墨書等:箱書「円光大師尊影 幅

備考:付属された一二月一九日付長谷川源右衛門宛卓明

呈書により清光寺から当家へ伝わったことが知ら 書状および六月一七日付長谷川次郎兵衛宛清光寺

の御影)と考えられ、 れる。底本は知恩院蔵往生要集披講の御影 知恩院本同様画面左上方に (隆信

紙本墨書浄土宗安心法語(表2―簞1(1)―4) 図5 装丁:軸装

色紙形もあらわす。

法量:五三·九㎝×三五·三㎝

墨書等:箱書「浄土宗安心法語 備考:定誉随波については く紹介されている。長谷川家への伝来は不詳。 『新纂浄土宗大辞典』に詳 定營随波上人筆」

- 259 -

・紙本木版彩色勧修作福念仏図説(表2―簞1(1)―7)

図 6

装丁:軸装

法量:六六・三㎝×二七・○㎝

夏四月慈母寿白之喪中七日毎に累世護持尊画宝「此両軸積年庫中ニ蔵しありし、今明治十六秊墨書等:箱書「弥陀三尊日課念仏印消弐幅」、箱蓋裏書

号等幅を供養せんに際し此両幅を顕出したり

幸に梵香礼拝するに清寿大姉法名あり

推する

を慕んと今般外函を設永世保護するもの也 元菩提謝恩とて日課念仏善行ありしと 累代之徳に宗節居士歟寿林大姉歟 至孝之素意ヨリ祖先

現保存環境を整えたことがわかる。一箱の中に二郎兵衛元章が明治一六年(一八八三)に発見し、備考:本資料は箱蓋裏書によると、一○代当主長谷川治

寿」と墨書される。識語に「宝永庚申重陽支那独もう一幅のそこには「念仏弟子」の下に「命誉清わされた蓮華上に「念仏弟子」とのみうかがえ、幅収納され、うち一幅は阿弥陀如来の下方にあら



「命誉清寿」 の書き込み

妻・おとらの戒名で、おとらは寛保元年(一七四まれた「命誉清寿」は長谷川家三代宗印居士のへの伝来はよくわからないものの、一幅に書き込いでは、田中実マルコス氏の研究に詳しい。当家湛瑩」「宝永丙戌仲春獅子谷信阿謹誌」。本図につ

後まもなく追善の意を込めて求めたものかもしれ説がすでに流布していることから推測すると、没

装丁:軸装

紙本木版祐天宝塔名号(表2-簞1(1)-9)

図 7 ない。

法量:六七·一m×二四·五m

正念往生浄土畢」、箱書「祐天大僧名号之塔」、墨書等:外題「御名号 開光供養伏祈自他臨終无障安住

箱蓋裏書「此塔ハ清光寺蔵板ニ而明治七年甲戌

一)一一月四日に没しているから勧修作福念仏図 | 260ま・おとらの戒名で、おとらは寛保元年(一七四 |

拝受同八年乙亥二月大和国長谷寺子院能満院光

增長護持之軸也 **懇望ニヨリ亀屋店之護持トシテ送ル** 俊律師之開光也 明治十四季辛巳三月米沢又七 家門先祖諸霊位子孫長久福寿 乗誓居士

六代之孫乗願居士妻照女」

箱蓋裏書によると、清光寺が有する版木より制作 されたもので明治七年(一八七四)に同寺より伝 て開眼されている。文中にある「亀屋」は分家で 来、翌年に奈良・長谷寺能満院の光俊律師のよっ

祐天寺に収蔵されており、 江戸時代中期の作とい

ある長谷川南家の屋号。本資料に酷似するものが

装丁:

紙本墨書祐天六字名号(表2—簞1(1)—10)

図8

4

法量:一一四・三㎝×二八・八㎝

墨書等:外題「祐天大僧正御名号」

備考:通有の祐天名号である。 他の資料から清光寺より伝わった資料の可能性は は現在未確認であるが、先に紹介した祐天名号や 当家への伝来を示す資料

6

ある。

### おわ りに

江戸店持伊勢商人は、

商売に携わりつつ多くの文芸に傾

物等であった場合、その限りでないかもしれない。しかし、 倒する一方で、様々な信仰を有していた。それらを立証す 伝存する古文書などと併せてこれらを見ると、より詳細に る一部が紹介した資料であると考える。無論、これは購入

1 (第二次)にそれぞれ報告書が刊行されている。 松阪市教育委員会によって二〇一三 (第一次)・二〇一八年 261 - 商家における信仰の在り様を知り得る可能性もある。

2 阪市長谷川家文書調査報告書』、二〇一三) 門暉代司「長谷川本家の沿革」(松阪市教育委員会『三重県松

3 「中町清光寺略縁起」(松阪市史編さん委員会『松阪市史』第三 史料篇古代・中世、一九八〇所収

現存するものは明治一三年に改訂されたもの。一年間の諸行事を 詳細に書き留めている。長谷川家文書内資料 「(長谷川)本家取締方」(同書裏表紙墨書)に伝わるもので、

5 固有名詞でなく、その名が示す間取りの部屋に祀られた神棚と

する祈祷札等にも正福寺のものが確認されないため、 仰を多く集める。 三重県鳥羽市に所在する高野山真言宗寺院で、 長谷川家は当該職種に直接的関係はなく、現存 祈願事由

- 三重県松阪市に所在する黄檗宗寺院
- 関連性を考慮し、名称の後に報告書記載資料番号を付した。 書記載のものでなく別途付与することとした。また、 記載する法量は本紙部のもの。資料名称について、便宜上報告 報告書との
- 祐天が大僧正に補任されたのは正徳元年一二月六日で、 同日に
- 増上寺住職となっている。 巖谷勝正「増上寺第三十六世顕誉祐天の肖像彫刻とその信 仰
- 12 11 浄土宗 『佛教論叢』 第六十一号、平成二九) 『祐天寺年表 2』(祐天寺、平成一二)
- とで出家し、ついで太田大光院の無絃に師事した。さらに増上寺 唯称。伊勢国山田(三重県伊勢市)の人。山田光樹寺の林応のも した。著作に『浄土論註字選』六巻、『同助見』六巻、『布薩返破 学徒三千人に崇敬されたといわれる。また、三河国大樹寺にも住 で学を修めた後、江戸崎大念寺七世となる。詩賦や論講に秀で、 本書には「―延宝六年(一六七八)一〇月二七日。縁蓮社三誉
- ん委員会、一九七九)に採録されている。 わる地誌。『松阪市史』第八巻 史料篇地誌(1)(松阪市史編さ (現松阪市伊勢寺町) の荒井勘之烝によって編まれた伊勢国に関 本書には「永禄六年(一五六三)―寛永一二年(一六三五)九 『勢国見聞集』は、嘉永四年(一八五一)に飯高郡伊勢寺村

四巻などがある」と記される。

寺・小石川玄覚寺の創建など精力的に布教活動を行う。 月一〇日。了蓮社定誉向西。増上寺一八世。生国は筑前国糟屋。 徳川家光の信任厚く御前法問を修した。廃絶していた子院の北谷 (一六二五) 小石川伝通院二世、 任するが再び諸国を遊学し、江戸小塚原誓願寺の再興、 随流から円頓戒を受け、存応のもとで修学。館林善導寺五世に就 氏姓は藤原氏。郷里の長徳寺で出家し諸国遊学。幡随意に師事、 同一一年増上寺一八世に就任。 駒込常泉

- 瑞花院を再興した」僧と記される。
- (『仏教大学大学院紀要 文学研究科篇』第三九号、二〇一一) 『家門史略 宗家之部』(追28―3―11―2)による。長谷川

田中実マルコス「黄檗獨湛の『勧修作福念仏図説』について」

僧・獨湛が本図の版木を宝永元年(一七○四)に制作したことが 識語によると、黄檗宗を日本に伝えた隠元に伴って来日した

17

16

- 18 『寺宝で綴る 祐天上人と祐天寺』(祐天寺研究室、 平成一七)
- 追記 部文化課には種々御協力をいただいた。末筆に失するが、記して 本稿を成すにあたり、 松阪市教育委員会および同市産業文化



## 『義楚六帖』引用典籍考基礎作業

## 『諸経要集』と『法苑珠林』

はじめに

仏教を知る事が出来るのではないかと考えている。 される典籍を検討することによってその編纂された時代の 徳元年(九五四)に編纂された仏教類書である。ここに引用 『義楚六帖』は後周の義楚(?~九六八~?)によって顕

全て現存しているとは考えられず、これを全て明らかにす るものではない。また、義楚がこの編纂に使用した典籍が り『義楚六帖』の編纂に使用された典籍を全て明らかにす 名が誤記、所謂孫引き、引用書名をあげない場合などもあ ることは出来ない。しかし、そのいくつかでも明らかにし 云」等の書名を集めたものであって、本文にあげられる書 及び索引を作成した。これは単に本文中に見られる「~ その基礎作業として『義楚六帖』に引かれる書名の一覧

たいと考えている。

Щ

路

芳

範

『法苑珠林』、『諸経要集』は「異相云」、「法苑云」、「要集 義楚六帖』に先行する仏教類書である『経律異相』、

云」等と引用書名をあげて引かれているものだけでなく、

珠林』、『諸経要集』を表す引用書名を挙げずにここに引い 孫引きと考えられる場合がある。更に『経律異相』、『法苑 その前後に他の引用書名をあげているものもこれらからの

ているものもあると考えられる。

とが出来るのではないかと考えた。この為の基礎作業とし 連するものがあれば、これらからの引用であると認めるこ のもあり、そこに引用される書名の順序が一致、または関 教類書はその分類項目は異なるが、共通または関連するも 討する一つの方法として、『義楚六帖』とこれら三つの仏 そこで、この先行する仏教類書からの引用であるかを検

てこれら三つの仏教類書それぞれの分類項目に従って、 引

用書名の一覧、及びその索引の作成を行った。 この内、 『法苑珠林』と『諸経要集』は同じ道世の

編纂

であり、共通するものも多くどちらによるか両書それぞれ の対応箇所の確認をする作業も行うことが必要となった。

をみることにしたい。 本稿ではこの作業の中で『諸経要集』を基に両書の関係

『経律異相』、『法苑珠林』、『諸経要集』

ては同所載の巻数を略し頁数等のみを記し、 箇所について、 ついては同所載巻数・ 第53巻の異相、 頁数等を記すことにする。 法苑、 第54巻の諸経につい 他の経典等に

は異相、

法苑、

諸経と略し、『大正新脩大蔵経』

での所載 につい

7

経要集』 『法苑珠 林

經要集」(『金沢文庫研究』 諸経と法苑の関係については山内洋一郎 209一九七四年)を参考にさせ 「法苑珠林と諸

苑の対応箇所を明らかにする作業を行い、

両者の関係をみ

一覧に法

かった。そこでここでは作成した諸経の引用書名

の全てについて対応箇所を示したものをみることは出来な

法苑は百巻、諸経も二十巻と大部でありそ

ていただいた。

ることにした。 この作業によって諸経と法苑編纂の前後については、

もとに諸経が編纂されたことが確認されたと考えている。 に指摘され、山内氏の論文、この作業によっても、 後漢より宋斉に至る訳経総録』常磐大常著二九八頁に 法苑を 既

引用ではないとされている。ではこの「諸經要集」は何か 集」からとする同じものがあげられることから諸経からの があげられることについては、 の一つとされる法苑六六六bに「諸經要集」からの引用文 この逆である諸経をもとに法苑が編纂されたとする根拠 諸経六九りにも「諸 經

たはこの「仏説本生經」を「諸經要集」と称したとは考え 本生經」にほぼ同文があげられているが、 ることには無理がある。 『大智度論』

であるが、『大智度論』25・四一三c~四一一a

此」を含む同文が「諸經中要事」からの引用としてあげら 知恩人無令住此。」とある文が「背恩之人無令住此」とな 背恩縁にあげられている為か、 れており、この後「人以種種因縁。 っている。これに対して異相五八cに「背恩之人無令住 この「諸經要集」からの引用文は諸經、法苑の背恩部 『大智度論』では最後 讃知恩者」文が続いて 不

の「仏説

| 《7 受請部》                                | 《6香燈部》                   | 《5 唄讚部》 |                | 《4入道部》             | 《3攝念部》                | 《2敬塔部》                | 〈3敬僧篇〉  |                       | 〈2敬法篇〉               | 〈1敬佛篇〉       | 《1三寶部》           | 諸経                    | した。)                  | 寶部》《18六度部》に                 | の何処に対応するか                   | 諸経の分類項目三                  | 能性も考えられるが             | いる。「諸經要集」に              |
|----------------------------------------|--------------------------|---------|----------------|--------------------|-----------------------|-----------------------|---------|-----------------------|----------------------|--------------|------------------|-----------------------|-----------------------|-----------------------------|-----------------------------|---------------------------|-----------------------|-------------------------|
| *2頌日の文四七a・九五五bのみ。《38供養篇》《39受請篇》《89受齋篇》 | 《31 然燈篇》《32 懸幡篇》《33 華香篇》 | 《4項讚篇》  | の文二八a・三六〇cのみ。  | 《31入道篇》《5千佛篇》*1述意部 | 《8攝念篇》《29發願篇》         | 《35敬塔篇》《36伽藍篇》        | 《8敬僧篇》  | 《19至誠篇》               | 《7敬法篇》《14慚愧篇》《16説聽篇》 | 《6敬佛篇》《8敬僧篇》 |                  | 法苑                    |                       | 寶部》《18六度部》についてはその次の細目についても示 | の何処に対応するかを挙げると次の対照表である。(《1三 | 諸経の分類項目三十部での引用文が法苑の分類項目百部 | 能性も考えられるが判断することは出来ない。 | 「諸經要集」と「諸經中要事」が同じものである可 |
| 〈3 忍辱篇〉                                | 〈1布施篇〉                   | 《18六度部》 | 《17思愼部》        |                    |                       | 《16擇交部》               | 《15興福部》 | 《14放生部》               | 《13報恩部》              |              |                  |                       | 《12獎導部》               | 《11貧賎部》                     | 《10富貴部》                     | 《9破齋部》                    | 《8受齋部》                |                         |
| 〈3忍辱部〉                                 | 〈1布施部〉                   | 《85六度篇》 | 《42納諫篇》《44思愼篇》 | 《67謀謗篇》《87受戒篇》     | 《53善友篇》《54悪友篇》《65債負篇》 | 《12士女篇》《46懲過篇》《47和順篇》 | 《27興福篇》 | 《73漁獵篇》《75放生篇》《76救厄篇》 | 《51報恩篇》《52背恩篇》       | <i>み</i> 。   | *3述意部の文五八a・七八九aの | 《48誡勗篇》《56眷屬篇》《77怨苦篇》 | 《12士女篇》《15獎導篇》《44納諫篇》 | 《64貧賎篇》                     | 《63富貴篇》《85六度篇》〈1布施部〉        | 《90破齋篇》                   | 《89受齋篇》               | 《99雜要篇》                 |

(5禪定篇 (4精進篇 5禪定部 4精進部 がそれである。 また、山内氏は諸経に引用されるものの中で法苑の中に

19業因部 (6智慧篇 《78業因篇》《80罪福篇》《84十惡篇》 (6智慧部) 《99雜要篇》

\* 4 述意部の文一〇三a・八三八a

のみ。

21四生部 《79受報篇》 81欲蓋篇》 **82**四生篇

20欲蓋部

23十悪部 22受報部 84十悪篇 79 受報篇

24 詐偽部 60詐偽篇

25 墮慢部 19至誠篇》 《61惰慢篇

26酒肉部 93酒肉篇》 87受戒篇

28地獄部 27占相部 4六道篇》 14 慚愧篇》 《77怨苦篇 《15獎導篇》

《70占相篇

也

26眠夢篇》 69祭祠篇》 《77怨苦篇》 《95病苦篇》 《94穢濁篇 《97送終篇》

30雜要部 29送終部

既にこの対照は山内氏によって示されているが、この作

99雜要篇

略す。

あげることにする。 のについて示されていない。この作業によって次の五つを 見出すことの出来ないものがあるとされながら具体的なも ①七a~八c「又觀佛三昧經云。 爾時彌勒菩薩白佛言。

②八〇c「又金剛仙論云。出家人。不許向屠兒。 ~如此種種衆多惡事。當自防護令永不生.

酒 肆

婬女。惡象。惡狗等家乞食。亦不得數往親近之」

食。佛愍之出家。 得阿羅漢果」 ③八三a「故智度論云。以其習氣後得人身。

④一七○c割注 「如長阿含經王亦三時受苦大意亦同此經

番号をあげるが、作業用の仮番号であり、目安と考えてい この後諸経、法苑の引用文について各分類での引用順の ⑤一七五 c割注 「如藥師經亦有九横大意可知」

ただきたい。また番号の後にあげる引用典籍名の 『 』は

業によって補正することが出来た。**ゴシック体**で示した所 典についての考えを示すと次の様になる。 この五つについ て諸経、 法苑の各分類での対応状況、 出

産出牛蹄齝

引用文の最後の引用文である。 とみられる。 文が引かれており、 である觀佛三 6 引證部引用2とほぼ aである。  $\widehat{1}$ は法苑 敬佛篇》〔4念彌陀佛 ば 《1三寶部 《6敬 引用2無量壽經は法苑 諸経の引用文の中でも分量の多いものである 昧經は15 (佛篇) 2箇所に引かれることになる。 〈1敬佛篇〉 ・六九○a~六九五bを略したもの 〈5彌勒部〉 同じであるが、 縁 引用24四cにも法苑と同じ この前である引用 〔6念佛三 《6敬佛篇》 3讚歎部引用7四 諸経 味 縁 《1三寶部 〈4彌陀部 の三つ 1華嚴經 引 用 3  $\subseteq$ 0)

が、

法苑での対応箇所を見つけることは出

一来てい

ない。

法苑 ある 続く引用5、 5阿含經、 ② は 薩婆多論は引かない。 20 〈4五戒部〉 《54悪友篇》 引用 縁 21と順序が異なる。 16擇交部》 引用6善生經、 1尸迦羅越六向拜經から引 引用6一 6 の佛本行經は引かない。 4 戒相部に対応箇所がみられるが、 2引證部 〔3惡友縁〕 五七aに 引用 の引用1から4であるがこれ 引用7寶雲經は法苑《87受戒 引用1薩婆多論から17四 18智度論は諸経 引 の11引用 引 用 用23優婆塞五戒 4 [3惡友縁] 中 0) 中 阿含經までは **26**酒肉 の引用8 引 分律 引用 部 相 用 で

> 十方佛。 第一依智度金剛仙二論。 15結集部〉2結集部三七三aに 3悪友縁] 結集大乘法藏。」、 引用8金剛仙論 如來在此鐵圍 同2結集部 であるが、 「此中廣明結集具有四 山外。 [1大乗結集部] 法苑 共文殊師利及 **5**千 佛篇

子。 詰 引用が有るがこれとは異なり、 遍聞諸經。 我從佛聞。 來在此世界之外不至他方世界。 七三aに 經。 同時聞者。 文殊後結集。 「依大智度論金剛仙論云。 餘之弟子則 須菩提言。 並云我親從佛聞。 召諸菩薩及大羅漢無量無邊。 偏局當部」 金剛般若我從佛聞。 法苑での対応箇所を見つけ 十方諸佛並皆雲集説法亦名 と『金 故知不局阿 文殊師利結集中明。 剛 諸 仙 難。 論 經當部各有弟 に関する 然阿難 各言某經 削 加

沙門多不從屠兒旃陀羅而行乞食。~」を略したものとみらることは出来ていない。『金剛仙論』25・八〇二b「西國

れる。

[3惡友縁]

ではこの後3つの引用が

あ

ごげら

れ

. る。

引用

偈 引用3舊譬喩經 10 9大方廣總持經は法苑 は 賢愚經は同引用2、 引か 6 法句喻經 引用117 《67謀謗篇》 入大乘論は 最後の 2 呪詛部 0 引用8大悲芬陀利經 同引用7であ 引用 ŋ 引用

3

用24四分律は引かない

ある。 引用1法句喩經から引用7無量壽經までは法苑 <u>65</u>

債負篇》 6法華經を除く7引用を同じ順序で引いてい 2 引證部の 10引用の内、 引用4百縁經、 5雜寶 る

④ は 《28地獄部》〔6王都縁〕 の3引用の中の引用2割

所も見つけることは出来ていない。

ことが出来ず、

出典とされる『大智度論』

における該当箇

[6王都縁]

引用2割注であるが、

法苑には

『長阿含經

(4債負縁)

引用8智度論は法苑での対応箇所を見つける

かる。

けであるが、諸経ではこの間にこの引用2の割注がある。 注である。 るが、ここでは引用1起世經、 法苑《4六道篇》 〈6地獄部〉 引用2新婆沙論の2引用だ 6王都部が対応箇所であ

対応しており、 5典主 も5典主部が対応する。〔5典主縁〕には3引用があるが 一部の6引用中、 《28地獄部》 諸経 は、 〔6王都縁〕 引用1問地獄經及淨度三昧經が引用 法苑 《4六道篇》 の前 〔5典主縁〕は法苑 〈6地獄部〉

とってはこの語句によって、

異相

「閻羅王三時受苦二」

0)

経文にはない「王亦三時受苦」

だが、

道世やその周辺に

有閻羅

彼諸大臣同受福者亦復如是」

は

**『長阿含經』** 

1

は《29送終部》〔2瞻病縁〕

の9引用の中

 $\dot{o}$ 

引用2割

異相に

閻

注である。

閻浮提南有金剛。

内

二六bの経文を省略したものであるのだが、

2長阿含經三二七a 「又長阿含經云。

に対応し、

引用6問地獄經は引いていない。

5典主部引用

引用2問地獄經が引用

4

引用3淨度三昧經が引用5

問 羅王三時受苦二」二五八cと題しこの引用2と引用3割注 直接引いたものではなく、 .地獄經を含む同文があるため、これは 異相からの引用であることがわ 『長阿含經』 から

含經』からもこの語句はみられない。 からの引用箇所に「王亦三時受苦」 は見られない。『長阿 異相の題である「 閻

箇所によるが、 羅王三時受苦二」を引いたものと考えられる。 いものの一つとした。 題と引用文であり、 対応することの出 異相 0 同じ

とってはこれだけで理解できる状況であったと考えられる。 戒經の中に引かれる引用8割注正法念經 内容である事が理解できる状況であったと考えられる。 引用2正法念經と考えられるが、これも道世やその周辺に 同」は法苑 また、《29送終部》〔9祭祠縁〕 《69祭祠篇》3祭祠部引用1優婆塞戒經に続く 25引用中の引用7優婆塞 「正法念經大意亦

部が対応箇所であるが、 はこの割注を除き法苑 9引用中引用5彌勒所問本願經は 《95病苦篇》 3瞻病

しては この割注は引用1僧祇律に対するものであり、 『佛説藥師如來本願經』 <u>14</u> · 四○四 a b、 藥師經と 『藥師 琉

引かれてい

ない

功徳經』 璃光如來本願功徳經』 ③2・八八○b~八八一aの部分に当たるかと考えら 』 同四一六abにみられ、 同四〇八a、『藥師琉璃光七佛本願 九横經は『佛説七處三觀

○cに引く文(2・八八三ab)を示すかも知れない。もし れる。また、法苑《77怨苦篇》2傷悼部引用4九横経七九

怨苦篇》 この文が相応するならば、前の対照表 を加えることが必要となる。 藥師經の法苑該当箇 《29送終部》に  $\widehat{77}$ 

おわりに

所は見つけることは出来ていない。

が確認できたと考えている。 に指摘されている様に法苑をもとに諸経が編纂されたこと 法苑珠林」には諸経によって法苑が編纂されたと記され この作業によって諸経と法苑の成立の前後については既 しかし、 『岩波仏教辞典』 0)

ていることがこれに対する理解の現状である。

述意部等が共通するものと違うものがあって当然であり、 法苑と諸経の分類項目の違いによって項目の説明である

が異なる、引用文が法苑より多い箇所もみられはする。 には法苑にみられない前にあげた引用文がある、 然であるが、諸経はほぼ法苑と同じ引用文である中、 百巻と二十巻とでは諸経に引く引用文が少なくなるのも当 引用順 諸経 序

された、また諸経の編纂時に道世によって新たに加えられ 用された法苑がその後も編纂が継続されていると考えられ るが、その過程で削除されたものがあり、 一つは道世に起因がある可能性である。 それが諸経に残 諸経の編纂に使 の可能性があると考えられる。

これ関して現時点で結論を出すことが出来ないが、二つ

経を大正蔵経でみると底本は高麗本であり宋元明の三本に もう一つは道世後に起因がある可能性である。 法苑、

たという可能性である。

加え宮本の校異が示されている。この作業に於いてはこれ

考えるものが多い為、これらの対照は必要ないと考えた。 らの校異までを入れはしていない。『義楚六帖』に引かれ る語句は短文である場合が多く、 出典からの要略であると

底本である高麗本や宋元明宮本のもとになる書写本、又は

出来ないため、この二つの可能性をあげた。可能性については少ないと考えているが、否定することが刊本が、道世の後に改変された可能性も考えられる。この

も参考になると考えている。

なく先行する典籍の分類項目と引用文は勿論であるが引用なく先行する典籍の分類項目と引用文は勿論であるが引用なく先行する典籍の分類項目と引用文は勿論であるが引用なく先行する典籍の分類項目と引用文は勿論であるが引用ないで検討する基

照表では慚愧篇15と誤って記している。 (2敬法篇)に対する法苑の対応部の内、《4慚愧篇》を両氏の対の附記に論文脱稿後に山口氏の論文を拝読したと述べられている。関係」(『駒澤大学大学院仏教学研究会年報』第9号昭和五〇年)関係」(『駒澤大学大学院仏教学研究会年報』第9号昭和五〇年)関係」(『駒澤大学大学院仏教学研究会年報』第9号昭和五〇年)川口義照一九七頁~二〇一頁にも対照表が掲載されている。書式川口義照一九七頁~二〇一頁にも対照表が掲載されている。書式

- 前掲「法苑珠林と諸經要集」五頁。
- 『薬師琉璃光七佛本願功徳經』は義浄訳であり道世が引いたも『薬師琉璃光七佛本願功徳經』は義浄訳であり道世が引いたも

5

- 1 『義楚六帖引用書名索引』平成三年朋友書店
- 前掲「法苑珠林と諸經要集」六頁。『中国における経録研究

総合研究所長・佛教大学名誉教授

藤本淨彦

凡入報土論攷

▽第一部会(十四日)

『選択集』第八章、総・別の三心について

吉田淳雄

曽根宣雄

平成三十年度・浄土宗総合学術大会は、平 成三十年九月十三日・十四日の両日、京都

号はこの学術大会における紀要である。 会・法式教師会・総合研究所)である。本 れた。主催は浄土宗(教学院・布教委員 の佛教大学を会場として左記の通り開催さ

お念佛からはじまる幸せ

-開宗のこころ・凡入報土―

パネリスト

浄土宗教学院

(シンポジウム)

【大会日程】

九月十三日(木)

開会式 シンポジウム 記念写真 基調講演 一般研究発表

午前十一時三十分

▽第一部会(十三日)

【一般研究発表】

コーディネーター

净土宗教学院

伊藤真宏

聖光上人の三心説について

净土宗法式教師会 浄土宗布教委員会

佐野真弘

佐藤雅彦 本庄良文

る見せ消ちについて

春本龍彬

成田勝美

建永の法難」は何を語っているのか

決定往生集』序論に見る著述の動機

服部純啓

廬山寺蔵『選択集』第五章段の末尾におけ

市川定敬

净土宗総合研究所

柴田泰山

午前十時 午前九時三十分 午前九時

九月十四日(金

般研究発表

シンポジウム 合同総会・閉会式

午後三時三十分 午後一時 午前九時

の成立に関する一考察

安孫子稔章

東海林良昌

▽第二部会(十三日)

所化寮定書」について

青木篤史

坂上雅翁

懐音『浄土考原録』の書誌と概要

明石寛成

"西方指南抄』 所収 『法然聖人御説法事』

長尾隆寛

『醍醐本』の発見と法然伝への影響

お念佛からはじまる幸せ

基調講演

―宗祖法然上人『立教開宗』の意義―

法然門下における一代仏教観の相違

南都仏教の論議からみた『選択集』

午前八時三十分

午後三時三十分 午後一時

て―『諸社禁忌』と比較して― 峯崎就裕

一百四十五箇条問答』の忌み日数につい

『三部経大意』に説かれる名号観について

聖聡門流の展開―知恩院と飯沼法流

京都極楽寺阿弥陀如来立像胎内納入品につ

中野正明

伊藤茂樹

法然における『無量寿経』三輩段の解釈

良忠上人における廻向について ―当時の仏教を意識した主張―

大橋雄人 郡嶋昭示

-272

齋藤蒙光

受付

| 行儀巻下』について 大屋正順『敦煌秘笈』所収の『浄土五會念佛誦經觀―善導と懷感との対比― 村上真瑞――善導と懷感との対比― 村上真瑞―――――――――――――――――――――――――――――――――――― | る仏土の本質をめ小                                              | 浄土教に関する説示に幢釈義』の研究―諸仏:     | につい構造                    | 道綽における三身説の導入 里見奎周▽第二部会(十四日) → 第二部会(十四日) → 加藤良光                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ―最古と目される木彫菩薩立像の検証――安中期菩薩立像の造意と信仰形態―――――――――――――――――――――――――――――――――――― | 大師五百年御忌品院の清規につ |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------|---------------------------|--------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------|----------------|
| 上座部註釈家の年代論について 清水俊史アシュヴァゴーシャと医師チャラカアシュヴァゴーシャと医師チャラカ                                                    | 光』両作の独語訳について黒田眞洞著『大乗仏教大意』及び『佛陀の黒田眞洞著『大乗仏教大意』及び『佛陀の山路芳範 | 『義楚六帖』引用典籍考基礎作業>第三部会(十四日) | 戦争期における浄土宗の戦時上人直筆の資料について | 無能上人と伊呂波和讃 赤坂明翔   一 藤田直信   一 本田   一   一 本田   一 本田 | 超高齢社会と仏教者(3)<br>:公的空間への参入の課題 高瀬顕功超高齢社会と仏教者(2)                          | 察柴田            |
| 私の身近な人々の信仰体験 吉田亮太「尼入道」異説問題の資料数点について▽ <b>第四部会(十四日)</b>                                                  | 初重と一枚起請文 上野忠昭 〜開教の視点から〜 岩崎念唯 岩崎念唯                      |                           | 図会』における法然上人について~一布教師の提言  | について 宮入良光法洲『一枚起請講説』にみる、還愚の整理法洲『一枚起請講説』にみる、還愚の整理法然上人と親鸞聖人の思想の違い                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ▽第四部会(十三日) 一条四部会(十三日) 一斉察 袖山榮輝   名曰極楽」の一考察 袖山榮輝                        | - 『普賢行願<br>中   |

## 法然上人恵月影』 関係資料についてⅡ

康雄

漢文経典の字音--連声について― (その五) — 「選 石川三雄

択集十六章之図」について― 絵師高田敬輔とその作品

明和・安永年間の津軽領内浄土宗の寺院情 遠藤聡明 井野周降 養成に係る総合的研究プロジェクト成果報

「浄土宗僧侶生活訓」作成に向けて―僧侶

比較を中心に―

吉川瑞之

『明顕山 六時勤行定規』 における被回向者 巖谷勝正

>第五部会(十三日

れられた歴史から― 興福寺と興善寺―明治の廃仏毀釈により忘 森田康友

釈尊に関する法要について―東京教区江東 組教化活動より 荒木信道

近・現代の伝法道場の推移について 『浄土宗法要集』について 粟飯原岳志 八橋秀法

ての報告 浄土三部経訓読についてⅡ 浄土宗法式雑考(二六)地蔵会奉修につい 大澤亮我 清水秀浩

触香について

西城宗隆

·第五部会(十四 H

御傳』の研究―慶安版『然阿上人傳』との 大本山光明寺蔵『鎌倉佐介浄刹光明寺開山 江戸期における浄土宗と真宗の論争 『刓謗録』について― 星 俊明

近世における法然上人信仰 ―三井家を事例として― 林 宏俊

被災地での宗教者の役割についての 東日本大震災から7年を受けて~ 馬目一浩 一考察

寺院版災害支援アドバイザー研究班(1)

被災地の宗教者の支援活動~東日本大震災 寺院版災害支援アドバイザー研究班 被災寺院に必要な情報支援  $\widehat{2}$ 

宮坂直樹

寺院版災害支援アドバイザー研究班(3) 熊本地震の支援―青年会を中心に―

の事例をもとに~

加藤正淳

\*大会プログラムに拠る。

収録論文と題目

寺院版災害支援アドバイザー研究班  $\widehat{4}$ 

における寺院、僧侶の在り方 東日本大震災関連調査から窺える地域社会 仏教研究の現代的課題としてのLGBT

石田一 裕

> 【ポスター セッション

子どもの成長儀礼 無能上人の足跡 実践マニュアル 赤坂明翔・ 石川達也

能性 浄土宗寺院でのケアラーズカフェ開催の可 次世代継承に関する研究プロジェクト

エクト 超高齢社会における寺院の可能性プロジ 1

浄土宗大辞典の連携 浄土宗全書テキストベ スとWEB版新纂

浄土宗基本典籍の電子テキストプロジェ

『無量寿経』「皆蒙解脱」の解釈について

石田一 裕

が異なる場合があります。

(各部会発表順 敬称略

市川 加藤記

『佛教論叢』第六三号をお届けします。

おります。 日)における、 本号は佛教大学で開催されました平成三十年度・浄土宗総合学術大会(九月十三日・十四 基調講演とシンポジウムの講演記録、 および一般研究発表の成果を掲載して

ました。先生方にはお忙しい中、講演録をご点検頂きましたこと、ここに厚く御礼申し上げ する基調講演を頂き、シンポジウムでは大会テーマに即して諸先生から貴重なご発表を頂き 藤本淨彦先生からは「お念佛からはじまる幸せ―宗祖法然上人『立教開宗』の意義―」と題 本年度は大会テーマを「お念佛からはじまる幸せ―開宗のこころ・凡入報土―」として、

ていきたいと存じます。何卒よろしくお願い申し上げます。 と研究ノートの二種のみを掲載いたしました。 ・一般研究発表は、その成果を『佛教論叢』編集委員会の査読を経て、許可された研究論文 本大会ならびに本誌に関しまして、ご意見やご感想を頂戴し、更に充実したものを制作し (松永記

佛 教 論 叢 第63号 〈非売品〉

平成31年3月25日 印 刷 平成31年3月25日 発 行

 発
 行
 净
 土
 宗

 編
 集
 净
 土
 宗

 京都市東山区林下町・浄土宗宗務庁内

### 「訳注 |

1) 反対論者の主張とヨーガ学派の主張が入り組んでいる箇所多いので、理解を促進するために、テキストの文言通りには訳出せずに、両者の主張を段落に分けて記載することとする。

また、今回訳出した箇所においては、正しい認識根拠である推論と直接知覚が議論の中心となっている。訳出にあたり、推論は一般相(普遍)の認識根拠であり、直接知覚は個別相(特殊)の認識根拠であることを記しておく。

- 2) 訳注の() 内は、理解を促進するために訳者が補った言葉である。
- 3) つまり、家長が自在神という言葉によって否定されており、家長という言葉が、自在神は「家長ではない」という理解を生じさせているのである。
- 4) 自在神は一切知者であると主張する場合に、その一切知者の非存在が確定すれば、存在が確実な自在神も非存在となってしまうという誤謬に陥る。つまり、一切知者が認識されなければ、自在神との同一性は主張できないのであり、また、もし認識できるのであれば、壺などと同様に自在神ではないということになるという主張である。
- 5) 論理学では、「周延 | と訳されることが多い。概念の外延すべてに及ぶことを意味する。
- 6) 校訂者が "a" という否定辞を補っているのに従った。つまり、「遍是宗法」を満たさないということである。
- 7) 漢訳では所依不成。

### (主な参考文献)

- Rukmani, T.S., Yoga-sūtrabhāṣyavivaraṇa Vol.1, Munshriram Manoharlal Publishers Pvt.Ltd. 2001
- Leggetto, Trevor, śańkara on the yoga sūtras , Motilal Banarsidass Publishers, Delhi, 1992.

しそのようなことを(汝らが)自ら承認する場合には、(自在神が) 一切知者 であることが成立する。(一切知者であることを) 承認したことになるからで ある。

さらに別の場合にも、承認したことと似ていることを否定するというならば、「壺は壺ではない。ものであるから。織物(が壺でないの)と同様に。」と同じような(おかしな)ことになってしまう。

さらに、何の限定も受けていないものは(正しい推論の形式からはずれているから)承認されないというその場合には、認識されるものなどにとって、その理由が、認識されるものの属性でなかったり(a-pakṣadharma)<sup>(6)</sup>、その理由が属するはずの基体の存在が認められないが故に理由として成立しないこと(āśraya-asiddha)<sup>(7)</sup> になってしまうはずである。(しかし、実際にはそのようなことにはならず)つまり、(限定されていない)そのことが(推論によって)承認されているのであるから、それ以上に何が証明されるべきであるのか(何も証明される必要はない)。満足している人に向かって、「ここでは、食べるな。」と言ったところで、それが何になるというのか(何にもならないではないか)。」

### 〔反対論者の主張〕

私は、自在神がいかなる限定も受けないものであることを主張するために、 彼が一切知者性であることを否定するのである。

### [ヨーガ学派の主張]

これもまた正しくない。一切知者性もまた、いかなる限定も受けないから である。

さらにまた、(本来) 超越している自在神性や一切知者性にとって、超越の有無を問題としてしまうと、意味が変わってしまい、自在神や一切知者という言葉が超越しているということを表さなくなる。例えば、「大きい」などの言葉は、「大きさ」が変化しうる壺などに関しては、超越していないのであるが、虚空などに関してはそうではない(つまり、「大きさ」が変化することはないので、超越している)。それと同様この場合において、比類なき自在神性や一切知者性は、意味が変化することはない。従って、その超越していることこそが、言葉の意味するところなのである。超越していることを排斥するのならば、全く無意味なことになってしまう。

根拠を有している。なぜならば、「大きい」などにある普遍は、超越していることに明らかに含まれており、いかなる限定も受けていない「大きさ」などは明らかに包括 (5) する側だからである。現に存在する包括するものが、現に存在する包括されるものを包括しないということはないからである。

従って、(「大きさ」などが)限定されないのであるから、それを凌駕して包括するものは存在せず、(そのものに対して)普遍としての包括するものは消滅する。この場合、(包括するものは)包括されるものの対象として正に一般に承認されているから。それ故に、正しい認識根拠に基づいて承認されているから、自在神や一切知者という言葉が指し示めす対象が存在しないことを論証しようとするならば、一般に承認されていることを否定するということになり、(そのような)主張は誤りとなる。

また、自在神や一切知者という言葉が、無意味であるとか、別の意味をもつとかと主張することはできない。本来はそれぞれ別のものである能力・智恵・超自然力を、(自在神は)すべて合わせ持ち、(さらにその能力などが)超越しており、いかな限定も受けないということが真実なのである。従って、それ(すなわち能力など)を否定しようと努めるなどということは、自らの推論と矛盾する主張をすることになる。

### 〔反対論者の主張〕

すでに(我々によって)決定されている自在神の(性格の)否定を試みる (ヨーガ学派の)人々は、(それを)直接に知覚している他人の心を不快なもの にしてしまう。なぜならば(自在神の存在は)その(自在神を直接に知覚して いる)他人によって述べられたものであるから。

### [ヨーガ学派の主張]

そうではない。超越性などを有する一切知者の存在を証明する根拠を主題として扱うのと同様に、他人によって述べられた(その)ことは、(我々の主張と何ら)異なるものではないからである。そのような述べられた言葉を否定するというのならば、既に承認されていることを否定することになる。そして、先と同様に、推論と矛盾することになってしまう。

さらに、(自在神が) 認識の対象であることなどに関する諸々の理由もまた成立しないことになる。なぜならば、(自在神には) 至高の知識と自在力が特徴づけられていることが、我々によって承認されているからである。また、も

「自在神は一切知者ではない」と(我々が)言うこの場合、今話題になっている(一切知者であるという)見解のみが否定されるのである。決して、承認するべき事物(つまり自在神の存在)を否定しているわけではない。正に、象は象使いによって(否定されることはない。つまり象は象使いではないという場合、象そのものの存在が否定されているわけではない)。もしも「否定辞(na)」によって、事物が否定されるというのであれば、「否定辞(na)」のみによって、自在神を認める者の主張(つまり自在神そのものの存在)もまた否定されることになるが、この場合もまた、(自在神は一切知者ではないという)見解のみが否定さているのである。故に、一般に承認されている(自在神が存在する)ことと矛盾するというような、主張に関する過失はない。

### [ヨーガ学派の主張]

それはそのとおりである。しかしながら、違いがある。正しい認識根拠に よって認知された事物を対象とする見解は、事物の普遍性に基づいて承認され ているとしても、それ以外の事物において、あるいは、時間が異なる場合にお いて、否定されることがある。例えば、「(ここには) 壺が存在しない。」とい う場合のように。また、どんな場合にも決して指し示す対象が存在していなく ても、言葉からの連想によって現前し、それ以外の事物として想定された見解 のみが否定されることがある。例えば、「子を産めない女の息子は存在しな い。」という場合と同様である。しかしながら、他の正しい認識根拠によって 認知された実在する事物を否定するという場合においては、一般に承認されて いることを否定するという誤謬が存在する。例えば、「自在神という言葉が指 し示す対象は一切知者ではない。」という場合である。自在神という語と一切 知者という語は、超越して存在しているということが、自在神と一切知者との 両者にはっきりと認められる普遍に言及する根拠であるから、いかなる限定も 受けない自在神である一切知者の存在が明らかなことがすでに決定されている。 「大きい」、「多い」、「すべての」、「無限な」、「無量の」などの語(が何らかの 普遍を明らかにするの)と同様である。

例えば、これらの「大きい」などの言葉は、既に承認されている超越していることを意味する「大きい」など(の言葉)に内在する普遍の意味をあらわしているのと同様に、(その存在が)限定のない「大きい」、「多い」、「すべて」、「無限」、「無量」に違いがあるということに関して、その存在を明らかにする

### の)と同様に。

### [ヨーガ学派の主張]

その場合も、(汝らの)主張は、すべての認識根拠と矛盾することになるであろう。一般によく知られている自在神という言葉の意味である元々の一切知者性はすべての認識根拠によって認められているからである。「例えば、自在神という言葉の意味は一切知者ではない。なぜならば、(そこにある)認識される性質などが理由である。壺などと同様である。」と(汝らが「一切知者は認識できない」と)述べた場合の主張内容を私が(代わりに)述べてみよう。

### [反対論者の主張]

「この世界には一切知者はいない。時間に関しても、方位に関しても、空間に関しても、生き物の棲む場所に関しても、生き物に関しても、すべての事象において一切知者はいない。また、すべての認識手段は一切知者を対象としていない。正しい認識ができる者も、一切知者は認識できない。」というような主張が正しい場合には、いかなる限定もされない自在神や一切知者が否定されているのであるから、一般によく知られている自在神が、一切知者という言葉が指し示す対象であるという一般に承認されていることと矛盾し、(ヨーガ学派の)主張に誤謬があることが指摘されねばならない。つまり、「子を産めない女に息子はいない。従って、空間的にも時間的にもその息子は存在しない。」という主張が正しい場合、先に述べたのと同様に(その息子は子を産まない女の息子であるという)主張に当然誤謬があることになってしまうであろう。」(4)

### [ヨーガ学派の主張]

しかしながら、そのような過失はない。なぜならば、(その場合)子を産めない女の息子の存在根拠が否定されているのであり、そこで述べられている意味(つまり息子の存在)は、自在神が一切知者であるという言葉が指し示す対象のようには、認められていないからである。単独の言葉が集められて同時に配置され、(その時に)ある見解として理解される場合に、(それぞれの)単語の意味が機能するのである。従って、(我々は)子を産めない女の息子の存在を承認しているのではないのである。従って、一般に承認されていることと矛盾するという過失はないのである。

### [反対論者の主張]

自在神と一切知者の言葉の意味するところであるということが、一般に承認されているからである。

また、自在神と一切知者という言葉は、(存在や地位の)優劣を超えて無数に存在する(他の)対象に関する理解を生じさせるものであることが、世間において一般によく認められている。例えば、「村長は自在神ではない。」と言われた場合、二つあるいは三つの村を治める者たちが、それぞれ自在神ではないということである。また、「家長は自在神でない。」という場合も、そ(の表現)は、すべての人にとって自在神という言葉は意味を持つのである。<sup>(3)</sup>

同様に、「文法学者は一切知者である。」という場合には、(文法学者が)超越した知識を有しているのではないということが否定されている。いかなる限定をも受けていない、あるいは仮に何らかの限定を受けていたとしても、自在神と一切知者は、自在神と一切知者という言葉が指し示す対象であることが、一般に承認されねばならない。この故に、それらを否定するのであるから、(汝らの)主張は一般に承認されていることと矛盾することになってしまう。例えば、アートマンや虚空などにある「大 (mahat)」という性質が、「大」という言葉が指し示す対象であることを否定するのと同じことになってしまう。

自在神と一切知者はいかなる限定も受けないものではない。なぜならば、知 覚されないからである。例えば、自在神に第二の頭がない(と限定されうる) のと同様である。(見えないから何とでもいえるではないか。)

### [ヨーガ学派の主張]

[反対論者の主張]

その場合もまた、言葉が指し示す対象が一般に承認されているのであるから、(汝らの)主張は一般に承認されていることと矛盾する。超越性が、(自在神や一切知者を成立させる)自在神性と一切知者性の要素であることが存在根拠となって、いかなる限定も受けない自在神性と一切知者性が現に知覚されているからである。例えば、「限定のないものに量があるのと同様に」ということは成立しない。(自在神や一切知者とは異なり、無制限な量は)知覚されないからである。

### [反対論者の主張]

限定されていない自在神という言葉の意味は一切知者ではないといえよう。 なぜならば、実体であることなどが理由である。我々など(が一切知者でない

### Yoga-sūtra Bhāsya Vivarana 試訳 (第1章25-3)

### 近藤辰巳

- \*使用テキスト: Patañjali-Yogasūtra-Bhāṣya-Vivaraṇa, Madras Goverment Oriental Series Vol.94. 1952
- \* Vivaraṇa は Yoga-sūtra に対する複註であるが、本稿で訳出した箇所においては、 Yoga-sūtra あるいは、Vyāsa の Bhāsya からの引用部分はない。

<p.64 l.25= テキスト 64 ページの 25 行目を示す >

[反対論者の主張](1)

自在神と一切知者という言葉は、その言葉の意味が確立していない。

### [ヨーガ学派の主張]

その場合でも、その (言葉の) (2) 意味が否定されているわけではない。なぜならば、確立していない (言葉の) 意味について議論しているわけではないからである。確認されていないからといって、(例えば実際に) 山頂にいる羊飼いの女の存在を否定することはできないのである。さらには、その言葉の意味が確立されていないからという理由で、その言葉 (の意味) を理解することが無駄になってしまうようなことはあってはならない。

### [反対論者の主張]

仮に、未だに(意味が)確立されておらず、いかなる限定も受けていない自在神と一切知者が、すでにその意味が確立されている自在神と一切知者という言葉の意味であるというのであるならば、(それは)正に虚空を何らかの花と関連付けるというような妄想であり、そのようなこと(すなわち妄想)は、排斥されるべきなのである。

### 「ヨーガ学派の主張」

その場合にも、既に決定されている意味(つまり自在神と一切知者が存在すること)を否定することになってしまうので、(汝らは、両者の存在は認めている)自らの主張と矛盾する主張をすることになってしまう。超越していたり、至高であったりするなどの自在神と一切知者を特徴づける無数の共通性が、

よりのご教示、記して謝意を示す。

- 4)『チャラカ本集』では第二十章「主要疾患の章」(mahārogādhyāya) において、より詳細に三病素説が説明される。
- 5) 精神的病素としてラジャスとタマスを挙げるが、これの背景にはサーンキャの三徳(tri-guṇa)の思想がある。『サウンダラナンダ』においても、ラジャスとタマスの語を用いる記述が数多く認められる(Cf. SauN. 16.18 etc.)。
- 6)先の Car 1.1.60 ではピッタの性質として sa-sneha が用いられカパの性質では snigdha が 用いられた。これら両者は別の徳性であるようにも見えるが同一の「潤」、いわゆる油 性である(Cf. SauN 1.20)。
- 7) 『チャラカ本集』にはサーンキャやニヤーヤ、ヴァイシェーシカの教義が混在する。このような『チャラカ本集』の折衷主義に関しては Comba [1987, p. 31, fn. 1] は ĀDi ではアーユルヴェーダに矛盾しないかぎり様々な教説を取り入れた。と述べる点を紹介する。
- 8)『禅法要解』に対応漢訳が認められる。『禅法要解』[T.15.294b15-16] 若知現在身苦。過去苦亦爾。如現在過去身苦。未來亦爾。(SN.16.14):『禅法要解』[T.15.294b29] 見今果報異故。知昔因縁各別。(SN.16.23)。
- 9) Hartmann [1988] に随い、tadāgamād を tadātmyato に訂正した。
- 10) 有部は三世実有説に基づき過去と未来を認識の対象として認めるが、過未無体説を主張する経部の系列では過去と未来を直接知覚の対象として認めない。上座シュリーラータは過去と未来はあくまで現在の直接知覚に基づく推理であると述べる。

『順正理論』 [T. 29. 628c3-13] (cf. 加藤 [1989. p. 289])

此中上座作如是言。智縁非有亦二決定。推尋因果展轉理故。其義云何。要取現已於前後際能速推尋。謂能推尋現如是果。從如是類過去因生。此因復從如是因起。乃至 久遠隨其所應。皆由推尋如現證得。或推尋現如是類因。能生未來如是類果。此果復 引如是果生。隨其所應乃至久遠。皆推尋故如現證得。如是展轉觀過去因。隨其所應 乃至久遠。如現證得皆無顛倒。雖於此位境體非有。而智非無二種決定。

- 11) この点については宮坂 [1963] や桂 [1986] 等によって検討されている。『ニヤーヤスートラ』では有前、有余、共見の三種の推理を挙げるが、これが『チャラカ本集』と対応することが宮坂 [1963. pp. 59-60] によって既に指摘されている。一方で、『ヴァイシェーシカスートラ』では原因や結果を想定することが推理として規定 (VaS 9.18) されるが、その内容や詳細については言及しない。宮坂 [1963] は『ヴァイシェーシカスートラ』の記述より発展した形として『チャラカ本集』が存在し、その後『ニヤーヤスートラ』が成立したことを指摘する。ただ、ヴァイシェーシカ学派の古い資料は漢訳「勝宗十句義論」だけである。しかし、漢訳にも諸問題があり、実態は不鮮明である。
- 12) Hartmann [1988] によって、2-3 世紀のものと推定される中央アジア出土の写本断片 SHT921 が当該の SauN. の四諦説の一部(SauN. 16.21-33)であると同定された。
- 13) 松濤 [1981] 等によって鳩摩羅什訳の『坐禅三昧経』や『大智度論』より『サウンダラナンダ』の一部が回収されている。また、筆者は『禅法要解』中にも『サウンダラナンダ』の対応漢訳を発見した。別稿にて投稿を予定している。

Hartmann, Jens-Uwe [1988]

"Neue Aśvaghoṣa- und Mātrceṭa-Fragmente aus Ostturkistan." *Nachrichten von der Akademie der Wissenschaften in Göttingen.* 2 : 55-92.

Jacobi, Hermann [1911]

"Zur Frühgeschichte der indischen Philosophie "Sitzungberinchte der Kgl. Preussischen Akademie der Wissenschaften.

Johnston, E. H. [1928]

The Saundarananda of Aśvaghosa critically edited with notes. Oxford University Press.

Jolly, Julius [1901]

*Indian medicine*; translated from German and supplemented with notes by C.G. Kashikar; with a foreword by J. Filliozat, Munshiram Manoharlal Publishers, 1977 (1st ed. Strassburg, 1901).

Lévi, Sylvain [1896]

"Notes sur les Indo-scythes", Journal Asiatique, 1896, pp.444-484.1897,

字井 伯寿 [1926]

『印度哲学研究』第二卷. 甲子社書房, (再版 岩波書店 1944).

木村 泰賢・平等 通照 [1930]

『梵文仏伝文学の研究』 岩波書店.

桂 紹隆 「1986]

「インド論理学における遍充概念の生成と発展 ―チャラカ・サンヒターからダルマキールティまで―」『広島大学文学部紀要』 45(特輯号 1), pp. 1-122.

加藤 純章「1989〕

『経量部の研究』、春秋社。

干潟 龍祥「1976]

「インド仏教重要事項年代考」『鈴木学術財団研究年報』12-13, pp. 1-12.

本庄 良文 [1987]

「馬鳴詩のなかの経量部説」、『印仏研』 通号 71 号 pp. 87-92(L)

松濤 誠廉 [1981]

『馬鳴端正なる難陀』山喜房仏書林.

宮坂 宥勝「1963]

「注丨

「医書『チャラカ本集』に伝えるヴァイシェーシカ哲学説」『密教文化』64-65, pp. 50-67.

- 1) カニシカ王の在位年代については諸説あるが、ラバータク碑文の発見に基づき、140年頃に推定する傾向にある。日本では干潟 [1976] が『三国志』の記述をもとにカニシカ紀元を134年と推定した。近年 Falk [2004] は Kumāragupta の年代を参考に147年をカニシカ紀元に推定している。数年の差異こそあるものの、近年の研究を参考にすれば140年頃に即位したとみて問題はないであろう。カニシカ王紀元を巡る古説についてはCharoensriset [2007] に詳しい。
- 2) Cf. SauN. 17.40
- 3) 三病素説が紹介される経典としては「良医経」が挙げられる。本経典は『倶舎論』に引用され、AKUp. 引かれる。対応資料については本庄 [2014b, pp. 703-705] を参照。筆者

ここでは、直接知覚に基づく推理は現在・過去・未来の三種であるとし、未来に関しては現在の種を直接知覚し、それから未来の果実を推理すると述べる。この構造は先にみた『サウンダラナンダ』の推理と対応する。当該箇所は先行研究によって指摘される通り、『ニヤーヤ・スートラ』(三世紀後半?)の説と関連する箇所<sup>(11)</sup> であるが、『サウンダラナンダ』の当該箇所は中央アジア写本<sup>(12)</sup> や漢訳<sup>(13)</sup> があり、四世紀以後のものとは考え難い。そうであれば、当該の記述は『チャラカ本集』に基づくものと見て良いであろう。

### 4. まとめ

以上、本稿では『雑宝蔵経』の記述をヒントに『サウンダラナンダ』十六章に絞って『チャラカ本集』との関係性を探った。その結果、『サウンダラナンダ』十六章の三解脱処は『チャラカ本集』の投薬法における三病素説に基づいて著されている可能性を見出した。また、『サウンダラナンダ』十六章に見られた上座の過未無体説の原形とも言えるべき推理の理論は『チャラカ本集』に見られる推理の理論と対応し、この点でも『サウンダラナンダ』が『チャラカ本集』を参考にしていた可能性がうかがえた。アシュヴァゴーシャはカーリダーサに先立つカヴィとして名高く、カヴィはあらゆる学問に精通していることが美徳とされる。そのためにアシュヴァゴーシャもカヴィの美徳として『チャラカ本集』を修めていたのかもしれない。しかし、『雑宝蔵経』の記述に基づけば、アシュヴァゴーシャとチャラカは同じ時代の人物であるのみならず、同じ王に仕えていたことになる。そうであれば、両書の関係性はアシュヴァゴーシャが医師チャラカから教示を受けた可能性を示唆するのではないだろうか。いずれにせよ、今後の『サウンダラナンダ』の研究においては『チャラカ本集』との関係を注視する必要があるだろう。

## 参考文献 (ごく一部)

Falk, Harry [2004]

"The Kaniska era in Gupta records" *Silk Road Art and Archaeology* X, s. pp. 167–176. Charoensriset Samawadee [2007]

「カニシカ紀元の問題をめぐって」『印度學佛教學研究』 56(1), pp. 339-336.

Comba. Antonella [1987]

"Carakasamhitā, śārīrasthāna I and Vaiśesika philosophy" *Studies on Indian Medical History*,, ed.by G. J. Meulenbeld and D. Wujastyk, Groningen, Egbert Forsten, 1987, pp. 43-61 (Groningen Oriental Studies, 2).

ーシャの著作についても木村・平等 [1930] 等の様々な研究者によって、サーンキャ説等の六派哲学との関係が指摘されている。そのなか、『サウンダラナンダ』第十六章の推論に関する記述と『チャラカ本集』の推論説との関係が見いだせた。そこでその点について紹介したい。『サウンダラナンダ』では未来法と過去法の認識について次のように説明する。

### SauN 16.14-15, 23 (8)

また、汝は、まのあたりに(pratyakṣam)、〔現在に〕誕生の苦しみを見て、その通りに、過去にも苦しみが存在したと知れ。また、汝は、〔現在の〕この〔誕生の〕苦しみが有り、こ〔の過去の〕苦しみがある通りに、その通りに、未来にも苦しみが存在するであろうと理解せよ。(14)なぜならば、現在(iha)、種子の自性が〔いま〕認められた通りに、その通りに過去〔の種子の自性〕も未来〔種子の自性〕も推量されるべきである。また、炎が、まのあたりに(pratyakṣam)、熱い通りに、その通りに、過去〔の炎〕も、未来〔の炎〕も、同じく、熱い。(15)なぜなら、人は、〔現在、〕まのあたりに(sākṣāt)、果実を理解する、そ〔の果実〕の自性から〔原因としての〕過去の種を理解する。また、まのあたりに(sākṣāt)、〔現在にある〕種の本質を理解して、未来のそ〔の種〕の果実を理解するからである。(23)

ここでは、現在の種や果実を直接知覚して、その直接知覚に基づいて未来と過去の果実と種とを推測する旨が説かれる。この認識論は上座シュリーラータの認識論に継承される $^{(10)}$ 、いわゆる『サウンダラナンダ』の経部的要素であるが、これと同種の理論が『チャラカ本集』(Car 1.11.20-22) に登場する。

#### Car 1.11.20-22

我(ātman)と根と意と対象の結合の故に、明瞭な、その瞬間のみにおいて、働く認識(buddhi)が、直接知覚(pratyakṣa)と言われる。(20)直接知覚を先立つものとし、三様に、三時に推測される。【現在】煙によって、隠れた火が〔推測され〕、【過去】胎児を見て、〔過去の〕性交が〔推測される〕。(21)

【未来】賢者達は、かつて、種から生じたものである果実を〔直接知覚として〕見て、〔種から果実が生じたのと〕同じように、今回も、適宜に、〔現在の〕種から、未来の果実を判断する。(22)

また、煩悩の断の為に、必ず、時間(kāla)と方法(abhyupāya)が熟察されなければならない。なぜならば、不適切な時における〔修行〕、あるいは誤った方法による、修行は不利益を結果し、そ〔の修行〕の効果(guna)を結果しない。(16.49)

もし、子牛を産んでいない牛より搾乳するならば、不適切な時間の搾乳者は決して乳を得るまい。あるいはまた、〔搾乳者が搾乳に〕適切な時間であっても、もし無知により、角から牛を搾乳するならば、人は乳を得ないであろう。(16.50)

火を望む者が、〔適切に〕努力しても、湿った木からは、火を得ないだろう。 また、乾いた木からでも、不適切な方法に基づき、伐採しても、火を得ない。(16.51)

<u>ゆえに、</u>[修行者は、] 修行の、場所 (deśa) と時と量 (mātra) と方法 <u>とを規定通りに熟察して、また、自身の長所と短所を考慮して、〔適切な〕努力をなすべきである。</u>また、それらと相反する〔努力はなすべき〕ではない。(16.52)

ここでは、第49 偈では適切な時間に適切な方法で修業すべきことが述べられ、第50 偈では適切な時間について、第51 偈では適切な方法について譬喩が述べられる。しかし、第52 偈では時間と方法に加えて、「適切な場所と量」の記述が増加している。本節(SauN 16.49-69)、並びに本章ではこの場所と量については一切述べられない。その一方で、前掲の『チャラカ本集』の三病素説の末尾では、適切な投薬法として、「適切な場所(deśa)、量(mātra)、時間、に基づく、〔所対治と〕反対の徳性をもった諸薬によって(Car 1.1.62)」と述べる。ここでは方法としての諸薬と時機に加え、「場所(deśa)・量(mātra)」が併記され、SauN 16.52 の記述と対応する。つまり、この点からは、アシュヴァゴーシャは『チャラカ本集』の投薬法に関する三病素説にもとづいて『サウンダラナンダ』の当該箇所を制作した可能性がうかがえる。

# 3. 現在に基づく過去と未来の推測

『チャラカ本集』であるが、Jolly [1901] がサーンキャ説との関係を指摘したのを先駆けに、宇井 [1926] 等の研究者によってヴァイシェーシカ説やニヤーヤ説といった六派哲学との関係が指摘されている<sup>(7)</sup>。一方、アシュヴァゴ

によって鎮静する。精神的な〔病素〕は、智慧と学識と意志の強さと記憶力と三昧とによって〔鎮静する〕。(58)

ヴァータ(marut)は、乾(rūkṣa)、冷(śīta)、軽、微、動、清、荒 [という徳性] であり、[ヴァータとは] 反対の徳性をもった物質によっ て鎮静する。(59)

ピッタは、僅かな潤 (sa-sneha) (6)、温、鋭 (tīkṣṇa)、流動、酸、液、辛 [という徳性] であり、[ピッタとは] 反対の性質をもった物質によって、速やかに、鎮静する。(60)

カパ (śleṣman) の徳性は、重、冷 (śīta)、柔、潤 (snigdha)、甘、硬、粘という徳性であり、[カパとは] 反対の徳性によって鎮静する。(61) 適切な場所 (deśa)、量 (mātra)、時間 (kāla)、に基づく、〔所対治と〕反対の徳性をもった諸薬によって、治療できるとみなされた病気は、消え失せる。(62)

以上が『チャラカ本集』の三病素説の概説箇所である。この記述に基づいて、 先の『サウンダラナンダ』に登場した三病素説の適切な徳性と不適切な徳性と 対応する病素を整理すれば次の通りである。

| 所対治の病素 | 適切な能対治      |         | 不適切な能対治   |        |
|--------|-------------|---------|-----------|--------|
|        | 徳性          | 病素      | 徳性        | 病素     |
| カパ     | 乾 (rūkṣa)   | ヴァータ    | 潤 (sneha) | カパ・ピッタ |
| ピッタ    | 冷(śīta)     | ヴァータ・カパ | 鋭(tīkṣṇa) | ピッタ    |
| ヴァータ   | 潤 (snigdha) | カパ・ピッタ  | 乾 (rūkṣa) | ヴァータ   |

このように、『サウンダラナンダ』で登場した三病素説は、所対治の病素の 徳性と同質の徳性を不適切とし、所対治の病素の徳性と反する徳性を適切とし ていることが確認できる。つまり、『チャラカ本集』の記述と呼応する正しい 理論が用いられているといえよう。

では『サウンダラナンダ』の三病素説は『チャラカ本集』の投薬法に関する 三病素説を参考にしたのであろうか。つづいて、その点について考察したい。 『サウンダラナンダ』の対応箇所(SauN 59-64, 69)は「適切な時と方法」 (SauN 16.49-69)の一部であったが、その冒頭箇所(49-52)を見てみたい。

SauN 16.49-52 Cf. 『坐禅三昧経』 [T.15.285c1-8].

このように『雑法蔵経』の記述は両者のカニシカ王との関係を示す点のみが注目されてきたが、その一方で、当該の記述からは詩人アシュヴァゴーシャと 医師チャラカとが同じ王に仕えていたという両者の関係性も見出すことができる。しかし、チャラカとアシュヴァゴーシャを比較した研究は見いだせない。 そこで本稿では『サウンダラナンダ』の十六章に注目し、そこに見られる『チャラカ本集』との関係性について指摘したい。

### 2. 『サウンダラナンダ』の三解脱処と三病素説

まず『サウンダラナンダ』の十六章に登場する三解脱処の喩例について見てみたい。三解脱処とは、貪瞋癡の三つの煩悩を対治する不浄観・慈観・縁起観からなる三つの観察法である<sup>(2)</sup>。第十六章「聖諦分別」では「適切な時と方法」を述べる際に、貪瞋癡と三解脱処の関係が述べられる(SauN 16.59-69)。その際に、「貪欲が強いものは慈観の修習は不適切であり、不浄観が適切である」というように、行者の状態において適切な修行法と不適切な修行法が述べられる。そして、その喩例として「カパを自性とするものに潤の徳性が不適切で乾の徳性が適切であるように」というように、医術書に登場する三病素説が用いられる。当該箇所説示を整理すれば次の通りである。

| 修行法 |     | 医療法   |             |             |           |
|-----|-----|-------|-------------|-------------|-----------|
| 自性  | 適   | 不適    | 性質          | 適切な徳性       | 不適切な徳性    |
| 貪欲  | 不浄観 | 慈観    | カパ (kapha)  | 乾 (rūkṣa)   | 潤 (sneha) |
| 瞋恚  | 慈観  | 不浄観   | ピッタ (pitta) | 冷(śīta)     | 鋭(tīkṣṇa) |
| 愚痴  | 縁起観 | 慈・不浄観 | ヴァータ (vāyu) | 潤 (snigdha) | 乾 (rūkṣa) |

さて、この三病素説であるが、仏典においてそれぞれの単語が登場することはあるが、その性質が言及されることはない<sup>(3)</sup>。そこで、『チャラカ本集』一巻一章に見られる三病素説を取り上げ、まずは『サウンダラナンダ』の記述が正当であるのか確認したい<sup>(4)</sup>。以下は治療可能な病気に対する投薬治療の方針を述べる箇所である。

#### Car 1.1.57-62

身体的な病素のすべては、ヴァータ(vāyu)、ピッタ、カパであると説かれた。また、精神的な病素はラジャスとタマスだけが示された<sup>(5)</sup>。(57) 前者(身体的な病素)は、霊験(daiva)と理(yukti)とに基づく薬物

# アシュヴァゴーシャと医師チャラカ

田中裕成

#### 1. はじめに

アシュヴァゴーシャはカーリダーサに先立つ著名な詩人であり、カニシカ王 (140年頃より在位)<sup>(1)</sup> の時代の人物であるとされる。その主な著作の一つである『サウンダラナンダ』は、その詩の技巧はさることながら、本庄 [1987] 等によって経部の貴重な資料としても重要視されている。つぎに、チャラカはカニシカ王の時代の人物とされ、現存するインド医学書の中で最も古いとされる『チャラカ本集』の編纂者として名を馳せた人物である。本書は全八巻からなる医術書であり、アートレーヤがアグニヴェーシャに説いた教えと言われている。それを第六巻十四章まで編纂したのがチャラカである。両者はともにカニシカ王の時代の人物とされるが、それはそれぞれの年代を定める根拠となる資料が共に『雑法蔵経』等の漢訳伝記資料であるからに他ならない。『雑宝蔵経』では次のように説かれる。

## 『雑法蔵経』[T. 4.484b16-19]

ある時、月氏国に、暴虐(\*canda)なカニシカと言われる王がいた。 [かの王は]三人の智者と親友であった。第一はアシュヴァゴーシャと いう菩薩、第二はマータラ(\*Māṭhala?)という大臣、第三はチャラカ (Caraka)という名医であった。彼ら三人は王に親しくされた者たちで あり、格別の待遇を受けていた。

このようにカニシカ王の配下にはアシュヴァゴーシャ、マータラ、チャラカの三人がいたと記述される。この記述を最初に注目したのは Lévi [1896] である。Lévi はこの記述に基づき、アシュヴァゴーシャやチャラカの年代がカニシカ王の時代であると指摘した。その後、Jolly [1901] 等の研究者による批判はあったものの、『雑法蔵経』等の記述に基づき両者はニシカ王と同時代の人物として受け入れられている。

- 1) この「カラサプラ在住の規範師アーナンダ」については、Kieffer-Pülz [2013a i: pp. 150.9-154.10] も参照。
- 2) 清水俊史「2015ℓ].
- 3)清水俊史 [2015ℓ].
- Uj. (pp. 29.10-31.2) , DNŢ. (Vol. I, pp. xli-lv) , Pieris [1978: pp. 70.8-71.2], Norman, K.
   R. [1983: p. 149.6-14].
- 5) DNT. (Vol. I, pp. lxxx.32-lxxxi.1) を参照。また、しかし L. de Silva はシッダガーマという地名が複数あった可能性や、十世紀以前には成立していたであろう「難語集」 (Gaṇṭhipada) と呼ばれる文献群がダンマパーラ著作において言及されない点を問題視している。
- 6) L. de Silva の考察より後に発表された研究では、バルトリハリの年代をより早める傾向 にあるが、生存年代が早まったからといってダンマパーラの生存年代までも連動して早まるとは限らない。この点について村上真完の仮説には問題がある(村上・及川 [2013: pp. v.9-vi.4], 村上・及川 [2016: pp. xxvii.11-xxix.3])。
- 7) DNŢ. (Vol. I, pp. xlvi.22-xlviii.9).
- 8) Pieris [1978: pp. 76.4-77.22].
- 9) DNT. 28 (Vol. III, p. 85.22).
- 10) DNT. (Vol. I, pp. xliv.29-xlv.2).
- 11) ただし「ānandācariyo avoca」という表現自体は、十三世紀ごろの註釈家スマンガラ (Sumaṅgala) によって著された AbhAVnŢ. (VRI: Vol. II, p. 137) においても確認される。
- 12) YamAT. (VRI: p. 216.13).
- 13) DhsAT. (VRI: p. 120.6).
- 14) VinT(Vjb). (VRI: p. 52.1).

- von Hinüber, Oskar [1996] A Handbook of Pāli Literature, Berlin: Walter de Gruyter.
- Kieffer-Pülz, Petra [2013a] Verlorene Gaṇṭhipadas zum buddhistischen Ordensrecht: untersuchungen zu den in der Vajirabuddhiṭīkā zitierten kommentaren Dhammasiris und Vajirabuddhis, 3 vols., Wiesbaden: Harrassowitz Verlag.
- Malalasekera, Gunapala Piyasena [1937–1938] *Dictionary of Pāli Proper Names*, 2 Vols., London: Pali Text Society.
- Masefield, Peter [1994–1995] *The Udāna Commentary (Paramatthadīpanī nāma Udānatthakathā)*, 2 Vols., Oxford: Pali Text Society.
- Masefield, Peter [2008–2009] *The Commentary on the Itivuttaka: The Itivuttaka-atthakathā (Paramatthadīpanī II) of Dhammapāla*, 2 Vols., Oxford: Pali Text Society.
- Norman, Kenneth Roy [1983] *Pāli Literature: including the canonical literature in Prakrit and Sanskrit of all the Hīnayāna schools of Buddhism*, Wiesbaden: O. Harrassowitz.
- Pecenko, Primoz [2007] "Līnatthapakāsinī and Sāratthamañjūsā: The *Purāṇaṭīkās* and the the Tīkās on the Four Nikāyas," *JPTS*, Vol. XXVII, pp. 61–113.
- Pecenko, Primoz [2009] "The History of Nikāya Subcommentaries (*Ṭīkās*) in Pāli Bibliographic Sources," *JPTS*, Vol. XXX, pp. 5–32.
- Pieris, Aloysius [1978] "The Colophon to the Paramatthamañjusā and the Discussion on the Date of Ācariya Dhammapāla," *Buddhism in Ceylon and Studies on Religious Syncretism in Buddhist Countries*, Göttingen: Vandenhoeck & Ruprec
- Warder, Anthony Kennedy [1981] "Some Problems of the Later Pali Literature," *JPTS*, Vol. IX, pp. 198–207.
- Warder, Anthony Kennedy [2000] *Indian Buddhism*, Delhi: Motilal Banarsidass, 1970; 3<sup>rd</sup> Revised edition, Delhi: Motilal Banarsidass, 2000.
- 勝本華蓮 [2007] 『チャリヤーピタカ註訳――パーリ聖典全訳』, 国際仏教徒協会.
- 清水俊史 [20151] 「上座部註釈家ダンマパーラに帰せられる著作群の成立順序」 『南 アジア古典学』 10, pp. 105–129.
- 浪花宣明[2008]『パーリ・アビダンマ思想の研究』, 平楽寺書店.
- 林隆嗣 [2011] 「上座部の共業 (sādhāraṇa-kamma) について―ダンマパーラ以降 ―」、『印度学仏教学研究』 60(1), pp. 221–228.
- 藤本晃 [2006] 『廻向思想の研究――餓鬼救済物語を中心として』, 国際仏教徒協会. 村上真完・及川真介 [2013-2016] 『仏弟子達のことば註――パラマッタ・ディーパ ニー』全4巻, 春秋社.

本研究は、科学研究費助成(16J05435, 17K13335)による成果である。

そして、ヴァジラブッディとダンマパーラが同一年代に属し、ヴァジラブッディの年代は十世紀後半と指摘されているが、この推論も本研究の結論と親和する。

このように、ダンマパーラを十世紀後半とする根拠は複数存在する。ダンマパーラの年代をこれをよりも早め、五世紀から七世紀ごろに設定する先行研究は多く見られるが、それを指示する文献学的根拠は羸弱であると言わざるを得ない。

### 結論

以上、本稿は上座部註釈家として知られるアーナンダとダンマパーラの年代 論について考察した。次の点が結論付けられる。

- ①〈阿毘達磨復註〉を著したアーナンダは、『法集論復註』跋文と『小史』 の記述に基づけば、十世紀後半の人物である。
- ②『導論註』、〈阿毘達磨複々註〉、〈小部註〉、『清浄道論註』、〈ニカーヤ複 註〉の五つを著したダンマパーラは、『清浄道論註』 跋文と『小史』の 記述に基づけば、十世紀後半の人物である。
- ③したがってアーナンダもダンマパーラもほぼ同じ年代の人物であると推測される。この結論は、この両者が近しい師弟関係にあったとする先行研究の指摘や、註釈家ヴァジラブッディの年代論に関する先行研究の指摘と親和する。

### Abbreviations

原典は注記の無い限り PTS 版に基づき、必要に応じて VRI 版を用いている。また、略号の仔細については拙著『阿毘達磨仏教における業論の研究』(大蔵出版, 2017)を参照。

#### Bibliography

Bollée, Willem B. [1969] "Die Stellung der Vinaya-Ṭīkās in der Pāli-Literatur," Zeitschrift der Deutschen Morgenländischen Gesellschaft, Vol. XVII, Supplementa I, Teil 3, pp. 824–835.

Cousins, Lance Selwyn [1972] "Dhammapāla and the Ṭīkā Literature," *Religion*, Vol. 2, pt. 1 pp. 159–165.

ンダとダンマパーラを共に十世紀後半と位置付ける本稿の結論は、この推論と 高く親和する。

#### (三) ヴァジラブッディとの前後関係

また、律復註の一つ『ヴァジラブッディティーカー』を著したヴァジラブッディの年代論に関する諸研究の成果も、本研究の結論と高い親和性を示す。 Hinüber [1996: §366] は、具体的な年代は示さないものの、諸註釈家の引用関係が確認されないことなどからヴァジラブッディとダンマパーラが同年代の人物である可能性に言及している。また『ヴァジラブッディティーカー』を詳細に検討した Kieffer-Pülz [2013a] [2013b] は、本書の成立を十世紀後半と推測している。これら両研究の見解は、ダンマパーラを十世紀後半と位置付けることに親和性がある。

なお、ダンマパーラ著『双論復々註』には、「ここでの「また彼らは」とは、ヴァジラブッディ長老について述べている」という一文がある「20。また、ダンマパーラ著『法集論復々註』には「cammasmiṃ dīpinaṃ hanti」という一節が引用され「30、本文中に引用元は明示されないものの、VRI版の割註では引用元が『ヴァジラブッディティーカー』からであると指示されている。指示されている『ヴァジラブッディティーカー』には「cammani dīpinaṃ hanti」とあり、完全には一致しないものの、確かに酷似した一文を確認することができる「40。ただし、これらの記述はヴァジラブッディがダンマパーラより先立つことを示唆するが、いずれも明瞭ではない。したがって、参考資料として留めるべきであり、相対年代を確定する根拠にはならないであろう。

#### 第四項 まとめ

以上、ダンマパーラの年代論について考察した。①『導論註』、②〈阿毘達磨複々註〉、③〈小部註〉、④『清浄道論註』、⑤〈ニカーヤ複註〉の五つは、一人のダンマパーラによってこの順序で編纂されたと考えられる。そして、④『清浄道論註』跋文から、ダンマパーラの年代が十世紀後半であることが解る。また、『小史』の記述によれば、②〈阿毘達磨復々註〉の註釈元であるアーナンダ著〈阿毘達磨復註〉も十世紀後半の成立であると考えられ、この結論はダンマパーラとアーナンダが近しい関係にあるという先行研究の推論と親和する。

く離れている。しかし前項において検討した『清浄道論註』跋文の記述は、ダンマパーラの絶対年代を十世紀後半と算定する実証的な根拠である。むしろ、ダンマパーラの年代を十世紀以前に早める実証的な根拠は殆ど存在しない。

たとえば L. de Silva はダンマパーラの年代を七世紀前半と推定するが、その根拠はダンマパーラ復註にバルトリハリ著作が引用され、そのバルトリハリの年代が七世紀前半と推定される点である $^5$ )。しかし、七世紀前半に著されたバルトリハリ著作が引用されていることは、「七世紀前半より後に成立した」という根拠にはなるが、必ずしも「七世紀前半に成立した」ことの根拠になるとは限らない点は明白である $^6$ )。また A. Pieris はダンマパーラの年代を六世紀後半もしくは七世紀前半と推定するが、この根拠が明確に示されているわけではない。

なおこの両研究はダンマパーラー人説に基づいているため、『清浄道論註』 跋文も当然考察しているのだが、これを斥けている。しかしその理由は、「シッダガーマ」とよく似た地名が複数ある点や<sup>7)</sup>、この問題となる跋文の偈が前後の文脈に合わない点などやや主観的な推論に基づいており<sup>8)</sup>、必ずしも説得的であるとは言い難い。既に検討したように『清浄道論註』跋文の記述は、ダンマパーラの生存年代が十世紀後半であったことを明確に示しており、これを覆すことは困難である。続いてこの十世紀後半という絶対年代を軸に、相対年代について考察する。

## (二) アーナンダ、ヴァジラブッディとの前後関係

『清浄道論註』跋文を頼りに、ダンマパーラの生存年代を十世紀後半と構想することは、本稿第一節において考察したアーナンダの年代論と親和性が高い。阿毘達磨復註を著したアーナンダは、第一節において検討したように『小史』の記述からその年代は十世紀後半ごろ、すなわちダンマパーラとほぼ同年代の人物であると予想される。ところで、L. de Silva は、『長部復註』において「規範師アーナンダが言った」(ānandācariyo avoca)とアオリストを用いた表現が確認されることから<sup>9</sup>、ニカーヤ復註の著者ダンマパーラと、阿毘達磨復註の著者アーナンダは近しい関係にあると推論している 100。Hinüber [1996: §366] と林隆嗣 [2011: p. 228 註 5] も、このアオリスト表現に注目し、ダンマパーラの生存年代を推定する根拠の一つとし認識している 110。アーナ

と考えられる<sup>2)</sup>。続いて問題となるのはダンマパーラの年代論であるが、先行研究によって早いもので五世紀、遅いもので十世紀と数百年もの開きがあり、全く定説を欠いていると言える<sup>3)</sup>。

#### 第二項『清浄道論註』跋文

ダンマパーラの年代論を考察する上で、最も重要な手掛かりは、彼自身が著 した『清浄道論註』跋文に残されている。

VisŢ. (VRI: Vol. II, p. 502.9–10): シッダガーマ僧房に住む、行い清く智 慧あるダータナーガ長老に〔私は執筆を〕要請された。

ここではシッダガーマ(Siddha-/ Sitthagāma) 僧房と、ダータナーガ (Dāṭhanāga) 長老という二つの固有名詞が記されており、この二要素は『小史』 第 54 章において現れることが先行研究によって指摘されている  $^{4}$ )。

Cv. 54, 6 (p. 150.11–12): 自身の住まいとしてシッタガーマ僧房を造成して、世間を息子のように愛護して、三年後に天に趣いた。

Cv. 54, 36 (p. 153.9-10): 閑林住者であり、ランカー〔島〕の荘厳である ダータナーガという名の長老によって、阿毘達磨を講ぜさせた。

これら『小史』の偈はセーナ四世(在位 954-956)とマヒンダ四世(在位 956-972)の統治下の事績を記したものである。ダンマパーラに先行するアーナンダがマヒンダ四世時代の人物であったことを踏まえるならば、ダンマパーラが『清浄道論註』を著したのも同じくマヒンダ四世統治下の十世紀後半であったと考えらえる。また、すでに拙稿(清水俊史 [20151])において述べたように、①『導論註』、②〈阿毘達磨複々註〉、③〈小部註〉、④『清浄道論註』、⑤〈ニカーヤ複註〉の五つは、一人のダンマパーラによってこの順序で編纂されたと考えられるから、以上の記述を総合するならば、ダンマパーラは十世紀後半の人物であると推測される。

#### 第三項 相対年代論

#### (一) 先行研究の問題点

前項においては、ダンマパーラが十世紀後半の人物であるという仮説を提示した。この「十世紀後半」という仮説は、これまで提起されたダンマパーラ年代論のうち最も遅い時期に属し、仮説のうち最も早い「五世紀」から五百年近

た本書は、明智あるアーナンダという名の者によって作られた。

すなわち、ダンマミッタ(Dhammamitta)という比丘に請われて、アーナンダは阿毘達磨復註を著したという。このダンマミッタという名の比丘は、『小史』において登場する。

Cv. 54, 35 (p. 153.7-8): 〔王は〕 シッタガーマ〔僧房〕 に住むダンマミッタ長老に、供養して、阿毘達磨の註釈を作らせた。

この偈はマヒンダ四世の統治下の事績を記したものであるから、およそ956-972年の出来事であると推察される。また、その『小史』においてダンマミッタが阿毘達磨の註釈と深いかかわりを持っていたと記されている事実も、ここで記されているダンマミッタがアーナンダと関わりがあったことを裏付けているように読める。

また、Bollée [1969: p. 832.3–17] の指摘によれば、『ヴァジラブッディティーカー』には、「カラサプラ在住の規範師アーナンダ」(ānandācariyo kalasapuravāsī)という語が確認され、これが阿毘達磨復註を著したアーナンダである可能性に言及している。ただし、『ヴァジラブッディティーカー』には、アーナンダ著作からの引用が見られるわけではないので、単に名前が一致している可能性にも配慮する必要がある¹¹。しかしながら、律蔵註釈文献を体系的に検討した Kieffer-Pülz [2013a] [2013b] は、この『ヴァジラブッディティーカー』の成立を十世紀後半と指摘しており、アーナンダとヴァジラブッディが共に十世後半の人物であるという仮説には説得力があると言えるだろう。以上の記述を勘案するならば、アーナンダの登場年代は、およそ956–972 年ごろと推察される。

## 第二節 ダンマパーラの年代論

#### 第一項 先行研究の概観

続いてダンマパーラの年代論について考察する。ダンマパーラの著作とされる註釈文献は膨大に残されており、大きく分けると、①『導論註』、②〈阿毘達磨複々註〉、③〈小部註〉、④『清浄道論註』、⑤〈ニカーヤ複註〉の五つになる。ただしこれら膨大な著作が、はたして一人のダンマパーラに帰せられるか否かは古くから議論がありダンマパーラ二人説が唱えられる場合もあるが、信憑性があるとは言い難く、これら諸作を著したダンマパーラは一人であった

# 上座部註釈家アーナンダとダンマパーラの年代論

# 清 水 俊 史

### 問題の所在

本稿は上座部の註釈家として知られるアーナンダ(Ānanda)とダンマパーラ(Dhammapāla)の年代論を考察する。この両者のうち、アーナンダは阿毘達磨註に対する復註の著者として知られる。もう一人のダンマパーラは、ブッダゴーサに継ぐ上座部の大註釈家であり、このアーナンダによる阿毘達磨復註に対する復々註に加え、小部七書や『清浄道論』への註釈などの著者としても知られる。すなわち、これらの註釈・被註釈の関係から、「ブッダゴーサ → アーナンダ → ダンマパーラ」という相対的な年代論が確認される。しかしその絶対年代については、未だ定説が無い状態にある。これを受けて本稿では、この両註釈家の年代論について考察する。

## 第一節 アーナンダの年代論

上座部註釈家アーナンダは、阿毘達磨七書に対するブッダゴーサ註への復註を著した人物として知られる。Hinüber [1996: §356, §366] は、アーナンダがダンマパーラの教師であった可能性を指摘しているが、具体的な年代について言及していない。一方、アーナンダの登場年代について、Malalasekera [1937–1938 i: pp. 270.34–271.5] は八世紀から九世紀と、Cousins [1972: p. 163] は六世紀と、Warder [2000: pp. 449.34–450.7] は八世紀と、浪花宣明 [2008: p. ii.7–9] はブッダゴーサ(五世紀)と同時期と、Kieffer-Pülz [2013a i: p. 10.22–24, p. 79.8–17] は六世紀ごろと理解している。

ところで、このアーナンダの絶対年代を考察する上で、最も重要な手がかり となるのは、『法集論復註』の跋文に記された次の編纂因縁である。

DhsMT. (VRI: p. 195.15-16): ダンマミッタという名の者に恭しく請われ